
        
            
                
            
        

    
Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ 

TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG 

GIÁC KINH 

(VCD 151-VCD 160) 

Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 

1 



********************** 

(VCD 151) 

1Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  quốc  trung  vô 

bất thiện danh. Sở hữu chúng sanh, sanh ngã quốc 

giả, giai đồng nhất tâm, trụ ư định tụ". 

28. Nguyện  thứ  hai  mươi  tám:  "QUỐC  VÔ 

BẤT THIỆN NGUYỆN" 

Đây  là  đoạn  thứ  tám  của  bổn  nguyện  A  Di  Đà 

Phật,  "sanh hoạch pháp ích" , nói rõ vãng sanh đến Thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  có  được  lợi  ích.  Đoạn  thứ 

bảy  phía  trước,  từ  nguyện  thứ  mười  tám  mãi  đến 

nguyện thứ hai mươi bảy, tổng cộng có mười nguyện, 

vì chúng ta nói rõ nghe danh đạt được công đức lợi ích 

thù  thắng.  Đoạn  lớn  này  đã  giải  thích  qua  với  các  vị 

rồi, hôm nay chúng ta xem tiếp. 



1 Bắt đầu đĩa 151 

2 



Vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc lợi ích 

thù  thắng  không  gì  bằng.  Hướng  xuống  phía  sau  có 

chín  nguyện.  Thứ  nhất  chính  là  nguyện  thứ  hai  mươi 

tám:   "Ngã  tác  Phật  thời,  quốc  trung  vô  bất  thiện 

 danh" .  Tên  bất  thiện  mà  còn  không  nghe  đến,  đương 

nhiên  việc bất  thiện,  quả  báo  của bất  thiện  chắc  chắn 

không  có.  Những  gì  là  bất  thiện?  Ở  thế  gian  này  của 

chúng ta, những việc bất thiện thì quá nhiều quá nhiều. 

Mỗi ngày trên báo chí truyền thanh, chúng ta đã xem 

thấy những tai nạn quá nhiều, đây là quả báo bất thiện. 

Quả  báo  bất  thiện  vì  sao  mà  có?  Đồng  tu  học  Phật 

chúng ta thường hay đọc Kinh, Thế Tôn nói với chúng 

ta là do nghiệp bất thiện mà chiêu cảm ra. Những chỗ 

này chúng ta phải đặc biệt lưu ý. 

Nghiệp  nhân  quả  báo  là  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân  sanh.  Tôi  nói  chúng  sanh,  không  nói  nhân  sanh. 

Nếu như nói nhân sanh, ở trong mười pháp giới chỉ có 

pháp giới người, còn nếu nói chúng sanh thì bao gồm 

cả  mười  pháp  giới.  Trồng  nhân  thiện  thì  được  quả 

thiện. Đây là chân lý, là chân tướng sự thật. Quả báo 

3 



Thế giới Tây Phương Cực Lạc thật thù thắng, trong tất 

cả cõi nước chư Phật đều không thể so sánh. Nguyên 

nhân ở trong đây, chúng ta cũng đã xem thấy rất nhiều 

ở trên Kinh. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là cõi nước 

mới hình thành, A Di Đà Phật thành Phật đến nay mới 

chỉ có mười kiếp. Do đây có thể biết, các cõi nước chư 

Phật  khác  đều  trải  qua  vô  lượng  kiếp.  Thế  giới  Cực 

Lạc là thế giới mới hình thành, do nguyện lực của A Di 

Đà  Phật  mà  thành  tựu.  Các  cõi  nước  chư  Phật  thông 

thường mà nói, là do nghiệp lực của chúng sanh cùng 

nguyện  lực  của  Phật  mà  thành  tựu.  Thế  giới  Tây 

Phương Cực  Lạc là do nguyện lực của A Di Đà Phật 

mà thành tựu, vì  vậy tất  cả chúng sanh  mười phương 

thế giới này cùng nguyện lực A Di Đà Phật tương ưng 

thì mới có thể vãng sanh. Cho nên, điều kiện vãng sanh 

của  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  ở  trên  Kinh  này 

Thế Tôn rõ ràng nói với chúng ta là  "phát tâm Bồ Đề, 

 một lòng chuyên niệm".   Tổ  sư  Đại  đức nhiều đời căn 

cứ Kinh giáo nói với chúng ta:  "Tâm tịnh thì cõi Phật 

 tịnh".   Câu  này  cùng  trên  Kinh  nói   "phát  tâm  Bồ  Đề, 

 một lòng chuyên niệm"  là một ý nghĩa. Do đây có thể 

4 



biết,  điều  kiện  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc chính là tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh cảm ra cõi 

nước Phật. Niệm Phật, nếu như tâm không thanh tịnh 

thì không thể vãng sanh. Cho nên, người niệm Phật thì 

nhiều,  mà  người  vãng  sanh  thì  ít.  Điều  này  chúng  ta 

phải ghi nhớ. Vạn nhất không nên hiểu sai ý nghĩa mà 

trên Kinh Phật nói. Tương lai không có được loại quả 

báo thù thắng này, vạn nhất không nên hiểu lầm Thích 

Ca Mâu Ni Phật,  “A Di Đà Phật gạt tôi. Tôi ngày ngày 

 niệm Phật, đến sau cùng tại vì sao vẫn không thể vãng 

 sanh?”.  Bởi vì bạn không hiểu rõ ý nghĩa chân thật của 

niệm  Phật,  bạn  hiểu  sai  ý  nghĩa  của  Phật,  hiểu  lầm  ý 

của Phật, cho nên chỉ có thể trách chính mình, không 

thể trách người khác. 

Phật ở trong tất cả Kinh luận Đại Thừa thường hay 

khuyên  bảo  chúng  ta  phải   “thâm  giải  nghĩa  thú”,   có 

thể thấy được chúng ta đọc tụng Kinh Phật là giai đoạn 

thứ nhất. Giai đoạn thứ nhất là nhớ thuộc Kinh văn, là 

tu tâm thanh tịnh. Chúng ta trong lúc giảng giải đã nói 

qua nhiều lần, đọc Kinh là Giới-Định-Huệ tam học một 

5 



lần hoàn thành. Sau khi đã đọc thuộc Kinh, giai đoạn 

thứ  hai  là  cầu  giải.  Không  những  phải  cầu  giải,  Phật 

dạy  chúng  ta  phải  thâm  giải,  giải  không  được  sâu  thì 

không được, phải giải được sâu. 

“Thâm  giải  nghĩa  thú” ,  “nghĩa”   là  đạo  lý  trong 

Kinh đã nói , “thú”  là phương hướng, hướng đi mà trên 

Kinh đã nói. Thông thường người học Phật chúng ta có 

thể  đọc  tụng  không  tệ,  nhưng  thâm  giải  nghĩa  thú  thì 

chưa làm được. Chúng ta đọc tụng, niệm Phật có được 

chỗ tốt hay không? Có chỗ tốt, không thể nói không có 

chỗ  tốt,  thế  nhưng  vãng  sanh  không  thể  nắm  được 

phần. Cũng có người vãng sanh, nguyên nhân này do 

đâu?  Đó  là  trong  đời  quá  khứ,  thiện  căn,  phước  đức, 

nhân duyên chín muồi, ngay đời này tuy có đọc tụng, 

niệm  Phật,  không  hiểu  được  nghĩa,  họ  cũng  có  thể 

vãng sanh. Đây là được nhờ vào thiện căn, phước đức 

của  đời  quá  khứ,  chúng  ta  phải  rõ  ràng.  Do  đó,  tuy 

không hiểu được nghĩa, nhưng họ cũng có thể chuyên 

tâm đọc tụng, nhất tâm trì danh, họ đạt được tâm thanh 

6 



tịnh. Cho nên, không luận làm thế nào vãng sanh, đều 

là tâm thanh tịnh. 

Nếu như tâm của chúng ta không thanh tịnh, vì sao 

không  thanh  tịnh?  Vọng  tưởng  vẫn  còn  nhiều,  phân 

biệt chấp trước vẫn còn nhiều, khởi tâm động niệm vẫn 

cứ là tự tư tự lợi, vẫn cứ không thể lìa khỏi danh vọng 

lợi  dưỡng,  năm  dục  sáu  trần,  vậy  phải  làm  sao?  Vậy 

nếu  nghe  lời  Phật  mà  nói,  "thâm  giải  nghĩa  thú",   đối 

với  những  đạo  lý  ở  trong  Kinh  Phật  đã  nói,  bạn  giải 

được sâu, giải được thấu triệt, tự nhiên liền buông xả; 

đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính mình 

buông  xả,  buông  xả  thì  có  thể  vãng  sanh.  Chúng  ta 

phải hiểu rõ đạo lý này. 

Chúng ta buông xả cái gì? Trên Kinh nói   "buông 

 xả tất cả bất thiện"  thì thiện căn, phước đức của chúng 

ta  liền  đầy  đủ,  liền  đạt  đến  tiêu  chuẩn  yêu  cầu  vãng 

sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Tịnh Tông, các vị 

đều biết  "đới nghiệp vãng  sanh" . Buông xả tất cả bất 

thiện,  đây  chẳng  phải  là  đới  nghiệp  hay  sao?  Xin  nói 

với các vị vẫn là đới nghiệp. Bạn buông xả tất cả bất 

7 



thiện đây là duyên. Bạn mang đi cái gì? Mang đi tất cả 

chủng  tử  tập  khí  bất  thiện.  Chủng  tử  vẫn  còn,  bạn 

không  đem  nó  tiêu  trừ,  cho  nên  vẫn  là  thuộc  về  đới 

nghiệp vãng sanh. Ý này chính là nói rõ, đới nghiệp là 

có  thể  mang  chủng  tử  tập  khí,  quyết  không  mang 

nghiệp hiện hành. Mọi người vạn nhất không nên hiểu 

sai. Hiện tại ta vẫn tạo tất cả nghiệp bất thiện, cái này 

thì  không  thể  mang  đi,  cái  này  chắc  chắn  là  chướng 

ngại. Tuy là có ác nghiệp, có những chủng tử tập khí 

của nghiệp bất thiện, nhưng chủng tử tập khí đó không 

phát tác, không khởi tác dụng, cái này có thể mang đi. 

Nếu chủng tử tập khí thường hay phát tác, phát tác gọi 

là  hiện  hành,  đó  là  chướng  ngại  bạn  vãng  sanh.  Cho 

nên ,   mọi  người  phải  đặc  biệt  chú  ý  đến  ý  nghĩa  chân 

thật  của  hai  chữ   "tu  hành"  này.  “Tu”   là  cải  sửa,  là 

chỉnh lý.  “Hành”  là hành vi sai lầm, hành vi bất thiện. 

Việc này nhà Phật gọi là hiện hành. Phải đem cái này 

tu  sửa  lại,  chúng  ta  niệm  Phật  mới  có  thể  vãng  sanh. 

Việc này phải tu bằng cách nào? Tôi nghĩ các đồng tu 

chúng ta đều rất là quan tâm. 

8 



Buổi tối hôm nay, chúng ta vốn dĩ muốn mời một 

vị  nữ  tu  của  Thiên  Chúa  giáo,  gần  đây  bà  đang  xem 

Kinh  Phật,  đại  khái  đã  xem  qua  Phật  Kinh  một  thời 

gian  tương  đối  rồi,  rất  là  kính  ngưỡng  đối  với  Phật 

pháp.  Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  mời  bà  đến  nghe  Kinh, 

nhưng  tối  hôm  nay  bà  phải  lên  lớp  để  dạy  cho  người 

khác. Vị nữ tu này năm nay 101 tuổi, bà sanh vào năm 

1900, năm nay là năm 2000. Buổi tối hôm nay bà phải 

đi dạy. Bởi vì bà nhờ cư sĩ Lý Mộc Nguyên hỏi thăm 

tôi,  bà  đang  xem  sách  của  tôi,  nghe  băng  đĩa  giảng 

Kinh  của  tôi.  Tôi  nghe  nói  về  bà  như  vậy,  nên  tôi  đi 

thăm.  Sau  khi  thấy  bà,  tôi  rất  là  kinh  ngạc,  bà  không 

giống  người  50  tuổi,  đại  khái  chỉ  chừng  khoảng  bốn 

mươi mấy tuổi, nếu bà không đem chứng minh thư ra 

để cho bạn xem, làm sao có thể tin được bà 101 tuổi? 

Cho nên bà nói với mọi người, bà là một người thanh 

niên  101  tuổi.  Nghe  nói  năm  rồi,  báo  tin  tức  đã  từng 

phỏng vấn bà, trên báo chí đã đăng một bài viết rất lớn 

nói về bà. Tôi đặc biệt mời bà đến để dạy chúng ta làm 

thế nào tu học xa lìa tất cả bất thiện. Điều này bà làm 

được rồi. Cả đời bà đã thành lập mười mấy viện dưỡng 

9 



lão  ở  Singapore,  ở  các  khu  vực  quốc  gia  khác,  ngay 

đến Phi Châu đều có. Cả đời chăm sóc người già, chăm 

sóc người bệnh. Bà là một y tá. Bà nói với tôi, khi bà 

sắp gần 60 tuổi, bà mới đi đến nước Anh để học hộ lý. 

Ở ngay trong mấy mươi năm này, một ngày bà ăn 

một bữa, nửa ngày ăn một bữa. Bà ăn trường chay, vừa 

sanh  ra  là  đã  ăn  trường  chay,  ngửi  thấy  mùi  tanh  thì 

nôn ra, người Trung Quốc gọi là  "chay từ trong thai".  

Một ngày ăn một bữa, bà chỉ ăn rau xanh. Bà chỉ sống 

một mình, không có người chăm sóc, ngược lại bà còn 

chăm sóc người khác. Đời sống của bà rất đơn giản, có 

lúc thì ăn rau xanh vì sợ phiền phức, có lúc rau xanh 

dùng nước nấu, không ăn dầu, không ăn muối, không 

ăn đường, bao gồm tất cả phối liệu có mùi vị, bà thảy 

đều không ăn, hoàn toàn hồi phục đại tự nhiên, tâm địa 

thanh  tịnh  không  nhiễm  một  trần.  Chúng  tôi  hỏi  bà: 

 “Bà có khởi tức giận hay không?” . Bà nói với chúng 

tôi:  “Không có, từ trước giờ chưa từng khởi tức giận” . 

 Khởi tức giận một phút, phải ba ngày mới có thể hồi 

 phục lại bình thường” . Lời nói này tôi hiểu. 

10 



Thân  thể  này  của  chúng  ta,  kỳ  thật  mà  nói  cũng 

giống như địa cầu vậy, hỷ nộ ai lạc đều sẽ làm cho sinh 

lý  của  chúng  ta  sản  sinh  ra  chấn  động  không  bình 

thường,  hiện  tại  chúng  ta  gọi  là  địa  chấn.  Muốn  làm 

cho  cái  chấn  động  này  hồi  phục  bình  thường  thì  cần 

phải  có  thời  gian.  Tức  giận  là  chấn  động  rất  nghiêm 

trọng,  chấn  động  lớn.  Hoan  hỉ,  hỉ  là  chấn  động  nhỏ, 

thường  chúng  ta  gọi  là  địa  chấn  phân  cấp,  đó  là  cấp 

một, cấp hai, cấp ba. Nổi sân hận đại khái là phải cấp 

tám, cấp chín, cấp mười. Chấn động lớn một chút, phải 

ba ngày thân thể của chúng ta mới có thể hồi phục lại 

bình  thường.  Nếu  bạn  thường  hay  nổi  tức  giận,  bạn 

vĩnh viễn không thể hồi phục lại bình thường, hơn nữa 

càng ngày càng nghiêm trọng, tuổi thọ của bạn bị rút 

ngắn. Sau khi tôi thấy bà rồi, tôi mới nghĩ ra, lúc trước 

lão  sư  Lý  thường  hay  nói  với  chúng  tôi:   “Y  học  của 

 Trung Quốc không phải trị bệnh, mà là nói đạo trường 

 sanh”.  Căn  cứ  theo  sách  y  học  thời  xưa,  như  trong 

"Hoàng Đế Nội Kinh", "Linh Khu" đã nói:  "Thọ mạng 

 của  người  chí  ít  phải  hơn  200  tuổi" .  Người  sống  200 

tuổi là bình thường, đó là người biết bảo dưỡng, hiểu 

11 



được đạo dưỡng sinh. Cho nên 200 tuổi là bình thường, 

sống 300 tuổi, 400 tuổi, 500 tuổi là thật có, không phải 

giả, đó là hoàn toàn hiểu được điều thân điều tâm, hiểu 

được đạo dưỡng sinh. Nếu như bạn  không sống được 

200 tuổi là do bạn không biết bảo dưỡng sức khỏe của 

chính bạn. 

Nhóm người chúng tôi đến thăm viếng bà, hỏi bà: 

 “Vậy  bà xem thấy ở trong xã hội có rất nhiều những 

 việc  làm  ác,  người  tạo  ác,  trong  lòng  của  bà  có  cảm 

 giác  thế  nào? ”.  Bà  nói  với  chúng  tôi,  bà  xem  thấy 

người  ác,  xem  thấy  việc  ác  cũng  giống  như  bình 

thường  chúng  ta  đi  ở  trên  đường,  xem  thấy  một  số 

người  không  hề  quen  biết  vậy,  không  để  trong  lòng, 

không  có  chút  ấn  tượng  nào.  Bạn  đi  ngoài  đường, 

người  trên  đường  đi  qua  đi  lại,  bạn  có  ấn  tượng  gì 

không?  Không  có  ấn  tượng!  Bà  nói  bà  thấy  tất  cả 

người ác, nhìn thấy tất cả việc ác cũng giống như hiện 

tượng này, hoàn toàn không lưu lại ấn tượng. Bà làm 

đến được điểm này. Xem thấy người thiện việc tốt, bà 

sẽ  ghi  nhớ,  vì  sao  vậy?  Học  tập  với  họ.  Vị  lão  nữ  tu 

12 



này,  chúng  ta  giảng  Kinh  thường  hay  nói  thiện  tâm, 

thiện niệm, thiện hạnh, bà đã viên mãn làm đến được. 

Bà rất là ngưỡng vọng Phật pháp. Bà hỏi tôi là bà có tư 

cách làm đệ tử Phật hay không? Tôi nói với bà:  “Tam 

 quy, ngũ giới, thập thiện bà đều đã đạt đến điểm mười, 

 không  có  chút  nào  kém  khuyết.  Bà  là  một  đệ  tử  nhà 

 Phật  tiêu  chuẩn”.  Nhà  Phật  trọng  thực  chất,  không 

trọng hình thức. Bà tuy là không có hình thức, nhưng 

bà thực chất là một đệ tử Phật chân chánh, chư Phật hộ 

niệm, long thiên thiện thần bảo hộ bà. Chúng ta ngày 

ngày ở đây giảng, còn người ta làm được rồi, làm đến 

được  tròn  đầy  viên  mãn,  một  chút  tâm  tư  riêng  cũng 

không có, chân thật như trên "Kinh Kim Cang" đã nói 

 "lìa  tất  cả  tướng,  tu  tất  cả  thiện" .  Tất  cả  tướng,  trên 

"Kinh  Kim  Cang"  nói  được  rất  cụ  thể:   "Ngã  tướng, 

 nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ giả tướng" , bà đã 

lìa khỏi. Bà chân thật làm đến được vô ngã, khởi tâm 

động niệm đều là nghĩ đến người đáng thương của thế 

gian,  nghĩ  đến  làm  thế  nào  để  giúp  đỡ  họ.  Bà  nói  với 

chúng tôi, chính mình mấy mươi năm qua không dùng 

đến  tiền,  tiền  hoàn  toàn  không  hữu  dụng  đối  với  bà. 

13 



Thế  nhưng,  người  tặng  tiền  cho  bà  rất  nhiều.  Bà  nói: 

 “Những người đó đưa tiền cho tôi là muốn tôi làm việc 

 tốt thay cho họ”. Cho nên bà thường hay ra bên ngoài, 

xem  thấy  có  người  nghèo  khổ,  không  có  tiền  trả  tiền 

thuê nhà, không có tiền trả tiền điện nước, bà liền giúp 

họ  trả,  mỗi  ngày  vì  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  giải 

quyết  vấn  đề.  Chúng  ta  thường  nói   "nhật  hành  nhất 

 thiện",  bà một ngày tổng cộng phải làm từ  mười việc 

thiện trở lên. Thân tâm thanh tịnh, đời sống của bà đơn 

giản như vậy. Trước giờ bà chưa từng mua bộ quần áo 

nào,  đều  là  nhặt  quần  áo  cũ  của  người  khác,  người  ta 

bỏ đi không cần nữa, bà nhặt lại mà mặc, chân thật gọi 

là  "Phẩn tảo y".  Tôi hỏi bà:  “Tại vì sao không mua một 

 bộ quần áo mới? ”. Bà nói:  “Nếu tôi đi mua bộ quần áo 

 mới,  tôi  xem  thấy  thế  gian  còn  có  rất  nhiều  người 

 không có ăn, không có mặc. Tôi mặc một bộ quần áo 

 mới, mặc được rất dễ coi, cảm thấy có lỗi với những 

 người khổ nạn đó”. Người ta giữ cái tâm gì vậy? Tôi 

xem thấy nơi của bà ở sạch sẽ gọn gàng, không nhiễm 

một trần, chính mình chỉnh lý, ưa thích đọc sách, trên 

giá  sách  để  không  ít  sách,  chỉnh  tề  ngăn  nắp.  Bà  là 

14 



người Triều Châu, bà nói được tiếng Triều Châu, tiếng 

Quảng  Đông,  đi  học  ở  nước  Anh,  biết  Anh  ngữ,  Hoa 

ngữ. Tôi nhất định sẽ mời bà đến đây để gặp mặt với 

mọi người, vì chúng ta để làm chứng minh con người 

đích thực có thể sống 200 tuổi. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên 

nói:   “Bà  sống  thêm  100  tuổi  nữa  chắc  chắn  không 

 thành vấn đề. Nếu bà vãng sanh Thế giới Tây Phương 

 Cực  Lạc,  nhất  định  là  vãng  sanh  thượng  thượng 

 phẩm” .  Thiện  mà!  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

không  có  danh  từ  bất  thiện,  hiện  tại  bà  đã  không  có 

danh  từ  bất  thiện.  Ở  trong  viện  dưỡng  lão,  nếu  cùng 

với những đồng sự có xử sự không tốt, bà không hề nói 

lỗi lầm của người khác. Bà nói, do chính mình không 

biết cách làm người, không biết cách làm việc, làm cho 

người  khác  không  ưa  thích,  quyết  không  nói  lỗi  lầm 

của  người  khác.  Điều  này  không  phải  người  thông 

thường  có  thể  làm  được.  Lục  Tổ  đã  nói  trong  Đàn 

Kinh:  "Nếu là người chân chính tu hành thì không thấy 

 lỗi thế gian" . Đây là chúng ta chính mắt xem thấy một 

người như vậy, không thấy lỗi thế gian, không thấy lỗi 

người khác, chỉ thấy lỗi chính mình. 

15 



Chúng  ta  đọc  ở  trên  Đàn  Kinh  của  Đại  Sư  Huệ 

Năng, ngày nay chúng ta chính mắt xem thấy có  một 

người như vậy, không thấy lỗi người khác, chỉ thấy lỗi 

chính  mình,  trong  tâm  không  có  chút  nào  ý  niệm  bất 

thiện. Đây là người chân thật tu hành, nhiệt tâm giúp 

đỡ người khác. Hôm đó bà biểu diễn gân cốt cho chúng 

tôi xem, bạn xem thử, bà làm gì giống một người già? 

Bà tự xưng là một người thanh niên 101 tuổi, biểu diễn 

gân cốt cho chúng tôi xem, toàn thân mềm mại. Tôi hỏi 

bà sinh hoạt bình thường là gì? Bình thường, thời gian 

bà tĩnh tọa nhiều, khi tĩnh tọa không có một vọng niệm 

nào. Cho nên, ngày nay chúng ta đọc đến nguyện này: 

 "Quốc  vô  bất  thiện",  bà  hoàn  toàn  phù  hợp  với  tiêu 

chuẩn  này  của  A  Di  Đà  Phật,  chỉ  cần  bà  muốn  vãng 

sanh  thì  liền  được  đi,  bà  đầy  đủ  điều  kiện.  Chúng  ta 

phải nên học tập. Chúng ta học bằng cách nào? Ở ngay 

trong  cuộc sống  thường  ngày,  chúng  ta  đối  với  tất  cả 

người, tất cả việc, tất cả vật, chỉ nghĩ việc tốt của người 

khác,  quyết  không  nghĩ  đến  việc  ác  của  người;  chỉ 

xưng dương cái thiện của người khác, quyết không nói 

cái ác của người khác. 

16 



Bổn  Kinh  trong  phần  tựa  ở  phía  trước  chúng  ta 

đọc  qua,  Phật  dạy  chúng  ta  tu  học,  trước  tiên  dạy 

chúng ta khéo giữ ba nghiệp. Câu thứ nhất:  "Khéo giữ 

 khẩu  nghiệp,  không  nói  lỗi  người;  khéo  giữ  thân 

 nghiệp, không phạm oai nghi; khéo giữ ý nghiệp, thanh 

 tịnh vô nhiễm".  Chúng ta xem thấy  bà làm được năm 

giới mười thiện, bà chân thật đạt được điểm mười. Tôi 

nói qua với cư sĩ Lý, chúng ta phải làm một lần phỏng 

vấn đối với bà, chúng ta làm ra  một đĩa ghi hình cho 

bà,  giới  thiệu  đến  toàn  thế  giới.  Ngày  nay  chúng  ta 

giảng Phật pháp, có người không tin tưởng, nói trường 

thọ  mọi  người  đều  vui  mừng,  các  vị  có  muốn  trường 

thọ  hay  không?  Có  muốn  làm  người  thanh  niên  100 

tuổi hay không? Nếu bạn muốn làm người thanh niên 

100 tuổi, bạn xem người ta làm như thế nào. Việc này 

trên  Kinh  nói,  người  học  Phật  không  già,  thật  không 

già, không những không già mà còn không chết, điều 

này  một  chút  cũng  không  giả.  Bà  không  sợ  chết,  bà 

biết được sau khi chết sẽ có được một nơi rất tốt để đi, 

nên bà rất hân hoan vui vẻ, một chút lo sợ cũng không 

có, chính mình đã nắm chắc. Người có thiện tâm, thiện 

17 



niệm, thiện hạnh, người thuần thiện, cho dù không cầu 

sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  quyết  định  được  sanh 

thiên, là thiên nhân không phải người phàm. 

Chúng  ta  chân  thật  là  rất  có  phước  báo,  ở 

Singapore  đã  có  một  kiến  chứng  thật  tại,  một  chứng 

minh tốt đến như vậy. Tối hôm nay bà phải lên lớp dạy 

học, nếu không thì bà nhất định sẽ đến. Bà dạy người 

ta tĩnh tọa. Mặc dù tuổi tác lớn như vậy, công việc của 

bà cũng giống như người thanh niên vậy, vẫn là rất bận 

rộn. Đây là chúng ta nói ra một chứng minh rõ ràng, để 

tăng thêm tín tâm của chúng ta. 

Có lẽ có đồng tu hoài nghi, trên "Kinh Di Đà" nói: 

 "Kỳ  Phật  quốc  độ,  thượng  vô  ác  đạo  chi  danh,  hà 

 huống hữu thật, thị chư chúng điểu, giai thị  A Di Đà 

 Phật dục linh pháp âm tuyên lưu, biến hóa sở tác" . Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc có các loài chim nói pháp, 

vậy chim đó chẳng phải là súc sanh hay sao? Súc sanh 

là  ác  đạo,  súc  sanh  là  ác  danh,  vậy  có  trái  ngược  với 

nguyện này hay không? Không có! Các loài chim của 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc là do A Di Đà Phật biến 

18 



hóa mà có, không phải là thật, chim là A Di Đà Phật, 

cho  nên  ở  Thế  giới  Cực  Lạc  đúng  như  trong  "Phẩm 

Phổ Môn" đã nói:  "Đáng dùng thân gì để độ thì hiện ra 

 thân đó để độ, vì đó mà nói pháp".  Có một loại chúng 

sanh  nhìn  thấy  Phật  thì  có  cảm  giác  rất  bị  câu  thúc, 

nhất  định  phải  quá  quy  củ  ngồi  ở  nơi  đó  nghe  Kinh, 

không dám buông lung. Nếu như chim ở trên cây giảng 

Kinh  nói  pháp,  họ  có  thể  nằm  ở  nơi  đó  thưởng  thức, 

vậy không bị câu thúc rồi, họ liền cảm thấy rất tự tại. 

Bạn xem, A Di Đà Phật rất từ bi, mãn cái nguyện vọng 

của  bạn.  Không  chỉ  chim  nói  pháp,  gió  thổi  cây  rung 

cũng đều nói pháp, nước chảy cũng biết nói pháp, sáu 

trần đều nói pháp. Thế giới Tây Phương Cực Lạc A Di 

Đà  Phật  cùng  chư  Phật  Như  Lai  diễn  nói  tất  cả  diệu 

pháp,  không  hề  gián  đoạn.  Vì  sao  chúng  ta  phải  đến 

Thế giới Cực Lạc? Nguyên nhân chính ngay chỗ này. 

Thế  gian  này  chúng  ta  nếu  muốn  nghe  Phật  pháp  thì 

quá khó, thật không dễ. Hiện tại thế gian này người nói 

pháp  quá  ít.  Chúng  ta  rất  muốn  học  tập,  gặp  được  cơ 

duyên  này,  chúng  ta  muốn  đi  đến  Thế  giới  Cực  Lạc. 

Duyên của Thế giới Cực Lạc thù thắng đệ nhất, tất cả 

19 



cõi  nước  chư  Phật  đều  không  thể  so  sánh.  Phật  nói 

pháp, Bồ Tát nói pháp, bạn lành nói pháp, bao gồm tất 

cả  hữu  tình  vô  tình  thảy  đều  nói  pháp,  mà  còn  ngày 

đêm  không  gián  đoạn,  không  luận  tu  học  pháp  môn 

nào,  trực  tiếp  được  truyền  thụ  của  Phật,  không  phải 

gián  tiếp.  Đây  là  nguyên  nhân  căn  bản  mà  chúng  ta 

muốn vãng sanh Thế giới Cực Lạc. 

Nguyên  nhân  thứ  hai,  Thế  giới  Cực  Lạc  tuổi  thọ 

dài  lâu,  cho  nên  ngay  đời  này  quyết  định  thành  tựu, 

không cần đợi đến đời thứ hai. Mười phương thế giới, 

chúng  ta  nếu  muốn  thành  tựu  đều  phải  trải  qua  thời 

gian  rất  dài,  ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp,  vô  lượng  kiếp. 

Chúng ta ở thế gian này, xả thân thọ  thân không biết 

bao  nhiêu  lần,  nhưng  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc thì không có cái phiền não này, đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc được đại tự tại. Những việc này đều 

là nói rõ vì sao chúng ta nhất định phải cầu sanh Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, chân thật yêu cầu chúng ta 

nhất định phải xả bỏ vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

của  chính  mình,  cái  thứ  này  gọi  là  nghiệp  chướng. 

20 



Nghiệp  chướng  này  không  những  chướng  ngại  chúng 

ta  tu  hành,  mà  còn  chướng  ngại  chúng  ta  khai  ngộ, 

chướng ngại chúng ta làm thiện. Chỉ cần có những thứ 

này tồn tại, chúng ta nhất định tạo tác tất cả nghiệp bất 

thiện.  Tạo  tác  tất  cả  ác  nghiệp,  quả  báo  ở  ba  đường, 

vậy thì có đáng không? 

Thiên  đường,  địa  ngục  chính  ở  ngay  một  niệm. 

Một niệm thiện cảm được là thiên đường, một niệm ác 

thì  địa  ngục  hiện  tiền.  Hiểu  rõ  đạo  lý  này,  thấu  đáo 

chân tướng sự thật, hà tất phải tạo ác? Bạn tạo ác, thực 

tế  mà  nói,  với  lợi  hại  của  người  khác  là  rất  ít,  có  thể 

nói là không tính kể vào đâu. Nếu như đó là một người 

giác  ngộ,  bạn  tạo  ác  không  chút  phương  hại  nào  đối 

với họ. Cũng giống như vị nữ tu này, bạn dùng các loại 

hành vi bất thiện đối đãi bà, hủy báng bà, nhục mạ bà, 

hãm hại bà, bà không hề động tâm, bà không hề bị chút 

tổn hại nào. Người bị hại là chính mình, chúng ta phải 

hiểu rõ đạo lý này. 

Người  tu  hành  gặp  phải  vũ  nhục  hãm  hại  của 

người  khác  không  những  không  có  phiền  não,  trong 

21 



lòng  trái  lại  sanh  ra  cái  tâm  cảm  ân.  Vì  sao  vậy? 

Nghiệp  chướng  từ  vô  thỉ  kiếp  của  ta  bị  tiêu  mất.  Họ 

hãm hại ta là tiêu nghiệp chướng thay ta, ta cảm kích 

còn không kịp, làm sao ta có thể có một niệm bất thiện 

đối với người? Cho nên người chân thật tu hành, không 

luận  thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  thiện  duyên  ác  duyên 

đều  là  có  lợi  mà  không  hại.  Vì  sao  vậy?  Cảnh  giới 

chuyển  đổi  lại,  sẽ  không  bị  ảnh  hưởng  cảnh  giới  bên 

ngoài.  Cái  này  gọi  là  chính  mình  được  thiền  định, 

chính  mình  được  nhất  tâm.  Người  không  còn  bị  cảnh 

giới  bên  ngoài  ảnh  hưởng,  danh  vọng  lợi  dưỡng  năm 

dục  sáu  trần  không  hề  làm  động  tâm,  thì  đạo  nghiệp 

ngay  đời  này  nhất  định  thành  tựu,  cũng  có  thể  bắt 

chước Phật Bồ Tát ứng cơ nói pháp, hằng thuận chúng 

sanh,  tùy  hỉ  công  đức,  nhập  cảnh  tùy  tục,  kết  thiện 

duyên với tất cả chúng sanh đều được đại hoan hỉ. 

Năm giờ chiều hôm nay, tôi tham gia buổi lễ của 

Ấn  Độ  Giáo.  Bởi  vì  buổi  tối  phải  trở  về  giảng  Kinh, 

cho  nên  sáu  giờ  thì  tôi  phải  ra  về.  Sau  sáu  giờ  họ  có 

biểu  diễn,  tôi  không  thể  ở  lại  để  xem.  Trong  buổi  lễ 

22 



điểm tâm mà họ chiêu đãi quan khách, tôi cũng ăn, hân 

hoan vui vẻ. Ở mọi lúc vào mọi nơi, ngay trong tất cả 

cảnh  duyên  đều  gìn  giữ  tâm  địa  “chân  thành,  thanh 

tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi”  của  chính  mình,  đây  gọi  là  tu 

hành, đây mới là chân thật tâm không có bất thiện, cảm 

được  cõi  nước  chính  là   "quốc  vô bất  thiện".   Cho nên 

chúng ta nhất định phải ghi nhớ, Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc là thế giới thuần thiện, người vãng sanh đến 

Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  mỗi  mỗi  đều  là  thiện 

tâm,  thiện  hạnh,  thiện  niệm.  Chúng  ta  học  Phật,  nếu 

không đạt đến được tiêu chuẩn này thì không thể nắm 

được phần vãng sanh, nếu đạt đến được tiêu chuẩn này 

thì phần vãng sanh là khẳng định nắm chắc. Việc này 

mọi người nhất định phải ghi nhớ. 

Kỳ thật, những loài chim ở Thế giới Cực Lạc, Phật 

chính mình cũng nói rõ, Thích Ca Mâu Ni Phật nói với 

chúng ta:  "Nhữ vật vị thử điểu thật thị tội báo sở sanh" . 

Đây chính là nói rõ, những chúng chim nói pháp ở Thế 

giới Cực Lạc không phải là do nghiệp báo sanh, mà là 

do  A  Di  Đà  Phật  biến  hóa  ra.  A  Di  Đà  Phật  dùng 

23 



phương  pháp  này  để  giúp  chúng  ta  giác  ngộ,  giúp 

chúng  ta  nâng  cao  cảnh  giới.  Thế  giới  Tây  Phương, 

chúng ta đều biết có bốn độ ba bậc chín phẩm. Chúng 

sanh thế gian này của chúng ta sanh đến Thế giới Cực 

Lạc  tập  khí  vẫn  chưa  đoạn.  Là  tập  khí  gì  vậy?  Nghe 

pháp. Đây là tập khí tốt, nên gọi là   "thử phương chân 

 giáo thể, thanh tịnh tại âm văn".  Chúng ta đến Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, dùng toàn bộ thời gian tinh lực 

của chúng ta ở nơi đó học tập Phật pháp, cũng giống 

như đi học vậy. Từ trong nghe pháp mới có thể đạt đến 

đại triệt đại ngộ, giác ngộ cứu cánh viên mãn. Đây là 

theo  căn  tánh  của  chúng  ta.  Cho  nên  Tổ  sư  Đại  đức 

nói:   “Thế  giới  Cực  Lạc,  các  chim  sáu  trần   đều  là  tên 

 gọi đẹp của tánh đức” . Cách nói này rất hay, nói được 

rất  diệu.  Tánh  đức  của  Như  Lai  cũng  là  công  đức  tự 

tánh của chúng ta lưu lộ ra. 


******************************** 

24 



Kinh văn: "Sở hữu chúng sanh, sanh ngã quốc 

giả, giai đồng nhất tâm, trụ ư định tụ". 

29. Nguyện  thứ  hai  mươi  chín:  “TRỤ 

CHÁNH ĐỊNH TỤ NGUYỆN” 

Hai  câu  nói  này  chúng  ta  phải  ghi  nhớ.  Từ  cõi 

Thật Báo thượng thượng phẩm đến cõi Đồng Cư hạ hạ 

phẩm  không  hề  ngoại  lệ,  "giai  đồng  nhất  tâm,  trụ  ư 

 định  tụ".    “Nhất  tâm”   là  nhân,  “định  tụ”   là  quả.  Cho 

nên,  chúng  ta  niệm  Phật  mục  đích  là  ở  nhất  tâm  bất 

loạn.  Đây  là  yêu  cầu  của  người  niệm  Phật  chúng  ta. 

Nhất tâm có cạn sâu khác nhau. Công phu sâu, Tổ sư 

Đại đức ở trong chú sớ nói với chúng ta là  "lý nhất tâm 

 bất  loạn",   công  phu  cạn  là   "sự  nhất  tâm  bất  loạn" . 

Không luận là sự hay là lý, mỗi người có cạn sâu đẳng 

cấp  không đồng nhau.  Chúng  ta  niệm  Phật,  đọc  Kinh 

cũng  như  vậy,  phải  lấy   "nhất  tâm  bất  loạn"   làm  mục 

tiêu. Nói đến nhất tâm, có một số đồng tu nghe rồi liền 

lo sợ. Vì sao vậy? Nhất tâm làm không được, mà làm 

không  được  thì  không  có  hy  vọng,  vậy  thì  pháp  môn 

này không thể tu, đi tìm pháp môn khác. Vậy là bạn sai 

25 



rồi, hoàn toàn sai lầm! Nhất tâm sâu thì chúng ta không 

có hy vọng, nhưng nhất tâm cạn thì có hy vọng. Nhất 

tâm cạn nhất, chúng ta thường nói là  "công phu thành 

 khối” , phải lấy cái này làm tiêu chuẩn. Bao gồm tất cả 

chúng  sanh,  đồng  tu  niệm  Phật  đều  có  thể  làm  đến 

được, vấn đề chỉ sợ bạn không chịu làm. Nếu bạn chịu 

làm thì không thể không làm được. 

Như  thế  nào  gọi  là  công  phu  thành  khối?  Trong 

đây  cũng  phân  ra  sự  và  lý,  lý  chúng  ta  không  nói, 

chúng  ta  nói  sự.  Như  nữ  tu  Hứa  Triết,  bà  được  đó  là 

sự,  công  phu  thành  khối.  Người  niệm  Phật  ở  mọi  lúc 

vào  mọi  nơi,  ở  trong  lòng  chỉ  có  một  câu  A  Di  Đà 

Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, bất cứ thứ gì cũng không 

có,  đây  gọi  là  công  phu  thành  khối.  Công  phu  thành 

khối, cầu nguyện vãng sanh thì chắc chắn được sanh. 









26 



********************** 

(VCD 152) 

2Câu nói này chúng ta vẫn phải đem nó nói cho rõ 

ràng, để đồng tu không hiểu lầm. Rốt cuộc sự nhất tâm 

cạn nhất, làm thế nào thực tiễn? Có lẽ bạn nói sự việc 

trong  nhà  tôi  quá  nhiều,  công  việc  của  tôi  quá  nhiều, 

tôi không cách nào buông xả. Nhà Phật nói buông xả 

không phải bạn tưởng tượng ra. Sự việc công tác của 

bạn  vẫn  cứ  làm,  sau  khi  làm  việc  xong  rồi  thì  trong 

lòng không nên nghĩ tưởng, không nên chấp trước nữa, 

mà phải chấp trì danh hiệu. Khi có việc thì danh hiệu 

buông xuống, chuyên tâm làm việc; khi sự việc làm tốt 

rồi thì buông xuống, nhất tâm niệm Phật, như vậy thì 

niệm  Phật  được  tốt,  mà  sự  việc  làm  cũng  được  tốt. 

Không thể nói không làm việc gì, không có đạo lý này, 

vậy thì hoàn toàn trái ngược pháp mà Phật đã nói. Phật 



2 Bắt đầu đĩa 152 

27 



thường nói:  "Phật pháp ở thế gian không làm hỏng thế 

 gian pháp" . Pháp thế gian có bị ảnh hưởng hay không? 

Không  có  ảnh  hưởng.  Đặc  biệt  là  trên  "Kinh  Hoa 

Nghiêm" đã nói:  "Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại" . 

Bạn xem vị nữ tu họ Hứa này thì bạn rất rõ ràng. 

Bà  bận  rộn  từ  sáng  đến  tối,  không  chút  rảnh  tay.  Rất 

nhiều người cần giúp đỡ đều đến tìm bà. Bà rất từ bi, 

trước  giờ  chưa  từng  cự  tuyệt,  đều  là  tận  tâm  tận  lực 

giúp  đỡ  người  khác,  trong  tâm  bà  không  nhiễm  một 

trần, đó gọi là buông xả. Bà buông xả cái gì? Buông xả 

vọng tưởng, buông xả phân biệt, buông xả chấp trước, 

buông xả tự tư tự lợi, buông xả danh vọng lợi dưỡng, 

buông xả năm dục sáu trần, buông xả tham-sân-si-mạn. 

Buông  xả  vọng  niệm  nên  bà  có  chánh  niệm.  Chánh 

niệm là gì? Vì tất cả chúng sanh phục vụ, đây là chánh 

niệm, hay nói cách khác, nghĩ chính mình là lỗi lầm, là 

vọng tưởng; nghĩ cho người khác, mỗi niệm vì chúng 

sanh phục vụ, đó là chánh niệm. Vì chúng sanh phục 

vụ, nhưng bạn quyết định không thể quên đi việc giúp 

chúng sanh giác ngộ thì bạn mới tương ưng với nguyện 

28 



của Phật, tâm của Phật. Người thế gian cũng vì tất cả 

chúng sanh phục vụ, thế nhưng trong phục vụ thì lơ là 

giúp chúng sanh giác ngộ, vì vậy sự phục vụ của bạn, 

bạn có được là phước báo của thế gian, không ra khỏi 

tam giới. Nếu như giúp đỡ tất cả chúng sanh giác ngộ, 

đó  chính  là  phước  báo  xuất  thế  gian,  chúng  ta  gọi  là 

công  đức,  không  phải  phước  đức.  Công  đức  xuất  thế 

gian là giúp cho người giác ngộ, vì giác ngộ có thể siêu 

việt tam giới. Nếu không thể giác ngộ thì phước báo có 

lớn hơn, bạn chỉ có thể sanh đến Trời Dục  Giới, Trời 

Sắc Giới, Trời Ma Hê Thủ La. Đó là phước báo của thế 

gian, vì vẫn chưa khai ngộ, vẫn chưa lìa tướng. Người 

khai ngộ thì đã lìa tướng. 

Ngày  nay  chúng  ta  muốn  cầu  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thì  thế  gian  này  phải  buông  xả. 

Buông  xả  việc  gì?  Nhất  định  không  có  ý  niệm  lưu 

luyến. Bạn đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật 

thế gian này vẫn có tham luyến thì bạn không thể vãng 

sanh, cho nên nhất định không có ý niệm tham luyến. 

Tất cả người, sự vật đều là lợi ích chúng sanh, không 

29 



liên quan gì với chính mình, lời của Tông môn thường 

nói  là   "không  hề  can  thiệp" .  Thiện  tâm,  thiện  hạnh, 

thiện  nguyện  của  chúng  ta  có  thể  làm  đến  được  viên 

mãn  thì  chúng  sanh  có  phước,  chính  mình  không  tính 

công.  Thiện  tâm,  thiện  hạnh  của  ta  làm  không  viên 

mãn, bị chướng ngại rất nhiều, đó là do chúng sanh có 

phước mỏng, điều này cũng không liên quan gì với ta, 

ta  cũng  không  có  lỗi  lầm.  Làm  được  viên  mãn  thì 

không  có  công  lao  gì,  làm  không  viên  mãn  không  có 

lỗi  lầm,  thanh  tịnh  tự  tại,  đây  là  trong  Phật  pháp 

thường  nói   "làm  mà  không  làm,  không  làm  mà  làm" . 

Công việc làm trước giờ chưa từng bị gián đoạn, ngày 

ngày đang làm sự nghiệp lợi ích chúng sanh, tâm địa 

thanh tịnh, không hề tiêm nhiễm. Đây là Phật dạy cho 

chúng  ta.  Chúng  ta  đi  thăm  Hứa  nữ  tu,  trong  gian 

phòng của bà, chúng ta chỉ xem thấy một tấm hình mẫu 

thân  của  bà,  ngoài  ra  không  có  bất  cứ  thứ  gì.  Có  rất 

nhiều người trong xã hội tặng cho bà rất nhiều vật kỷ 

niệm để biểu dương bà, bà trước giờ không hề treo lên, 

đều  cất  lại  hết,  có  thứ  thì  bỏ  đi,  bà  không  cần  những 

thứ này. Đoạn ác tu thiện là sự việc của chính bản thân 

30 



chúng ta, không phải cần người biểu dương thì ta mới 

làm,  vậy  người  ta  không  tán  thán,  không  biểu  dương 

thì  ta  sẽ  không  làm  sao?  Không  phải  vậy!  Không  hề 

liên  quan  đến  những  việc  này  thì  chính  xác.  Cùng 

tương  ưng  viên  mãn  với  lời  giáo  huấn  của  chư  Phật 

Như Lai, cổ Thánh tiên Hiền, đây không phải phần ít, 

phần nhiều là tương ưng viên mãn. 

Chúng  ta  tu  hành  nhất  định  phải  hiểu  được  rốt 

cuộc mục đích tu hành của chúng ta là gì. Mục đích tu 

hành  của  chúng  ta  là  đạt  nhất  tâm  bất  loạn.  Nhất 

tâm là chân tâm. Khi chúng ta giảng đại Kinh cũng đã 

từng nói qua nhiều lần, nhất tâm là chánh nhân, Pháp 

Giới  Nhất  Chân  là  chánh  quả,  nhất  tâm  mới  có  thể 

chứng được Pháp Giới Nhất Chân. Do đây có thể biết, 

Hoa  Tạng  là  nhất  tâm  sở  chứng,  Thế  giới  Cực  Lạc 

cũng  là  nhất  tâm  sở  chứng.  Hoa  Tạng  là  Pháp  Giới 

Nhất Chân, Thế giới Cực Lạc cũng là Pháp Giới Nhất 

Chân, cho nên ba tâm hai ý thì không thể chứng được. 

Nói ra như vậy, tiêu chuẩn này là rất cao, rất không dễ 

gì làm được. Thế nhưng Tịnh Tông diệu là diệu ở chỗ 

31 



này,  chúng  ta  chỉ  cần  một  thời  gian  ngắn  được  nhất 

tâm là được. Bình thường, bạn mỗi ngày có được thời 

gian  mấy  phút  được  nhất  tâm  bất  loạn,  công  phu  của 

bạn đã xem là không tệ rồi. Dần dần thời gian này có 

thể kéo dài thêm, từ mấy phút có thể kéo dài đến mười 

mấy phút đồng hồ, hai ba mươi phút đồng hồ. Việc này 

thời gian ngắn có thể làm được, thời gian dài thì không 

làm được. Ngày ngày bồi dưỡng thì khi lâm chung, cái 

sát na đó cũng là nhất tâm bất loạn thì vãng sanh. Điều 

này trong các pháp môn khác không có. Đây là sự thù 

thắng  của  Tịnh  Tông.  Nếu  muốn  lúc  lâm  chung  nắm 

chắc được phần vãng sanh, thì lúc bình thường chúng 

ta  phải  hoàn  toàn  buông  xả  được.  Cho  nên,  bình 

thường  đối với  thế  duyên,  không  chỉ  thế  duyên,  pháp 

duyên  cũng  không  ngoại  lệ,  phải  xem  được  rất  nhạt, 

phải xem được rất nhẹ, không nên chấp trước quá đáng 

thì chúng ta dễ dàng được nhất tâm. Chúng ta phải học 

cái gì? Thế nào cũng tốt, việc tốt cũng tốt, việc không 

tốt cũng tốt; người tốt rất tốt, người không tốt cũng tốt, 

thì tâm của bạn mới được thanh tịnh. Ở ngay trong tất 

cả  cảnh  duyên,  chân  thật  là  không  khởi  phân  biệt, 

32 



không  sanh  chấp  trước,  bạn  mới  dễ  dàng  được  nhất 

tâm. Nhất tâm thì mới đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc chứng quả bình đẳng. 

Chúng ta xem thấy ở trong nguyện thứ năm, người 

sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì hình tướng, 

dung mạo đều như nhau, đều không có khác biệt,  "tất 

 đồng nhất loại".   Vì sao đồng  một loại? Vì tâm đồng. 

Khi  tôi  còn  trẻ  đã  trải  qua  kinh  nghiệm  này  (khi  tôi 

giảng Kinh cũng nói qua với các vị mấy lần). Thời kỳ 

kháng chiến, tôi ở Quý Châu, lớp của tôi có  một bạn 

học  họ  Trương,  dáng  người  nhỏ  thấp.  Sau  khi  kháng 

chiến kết thúc, tôi đi học ở Nam Kinh. Lớp học ở Nam 

Kinh  của  chúng  tôi  cũng  có  một  bạn  học,  tướng  mạo 

cũng  giống  như  vậy,  động  tác  cũng  giống  nhau.  Có 

một hôm tôi gọi anh ấy đến, tôi nói ra những sở trường 

của anh ấy, những tâm bệnh của anh ấy, anh ấy ngẩn 

người nói:  “Làm sao mà anh biết được? Anh biết xem 

 tướng sao? ”. Tôi nói:   “Tôi không biết xem tướng, tôi 

 đoán  vậy  thôi.  Ngày  trước  tôi  có  một  bạn  học  tướng 

 mạo  giống  y  như  anh  vậy,  động  tác  của  anh  khi  đi 

33 



 cũng đều rất giống, cho nên tôi nghĩ anh cũng có  đầy 

 đủ  những  ưu  điểm,  khuyết  điểm  của  người  bạn  học 

 đó”.  Tôi đã đoán không sai. Việc này nói rõ điều trên 

Kinh Phật đã nói, tâm giống nhau, diện mạo liền giống 

nhau, nghiệp báo cũng giống nhau. Người của Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  mỗi  mỗi  đều  là  được  nhất  tâm 

bất  loạn,  chính  do  trình  độ  nhất  tâm  cạn  sâu  không 

giống  nhau,  cho  nên  mới  có  khác  biệt  bốn  cõi  chín 

phẩm,  hay  nói  cách  khác,  đều  không  có  vọng  tưởng, 

đều không có phân biệt, đều không có chấp trước. Tâm 

đồng Phật tâm, đó chính là Phật tâm, chính là chân tâm 

của chúng ta. Cho nên tâm đồng rồi, quả báo liền giống 

nhau. Quả báo là định tụ. Định tụ là thuật ngữ của nhà 

Phật.  Phật  nói,  tất  cả  chúng  sanh  có  thể  phân  làm  ba 

loại là  "chánh định tụ, tà định tụ, bất định tụ".  Ba loại 

này là nói tất cả chúng sanh tu hành, học Phật, người 

không học Phật thì không bao gồm ở trong đó. 

Loại  thứ  nhất  là   "chánh  định  tụ".   Chánh  định  tụ 

chính  là  nói  chắc  chắn  được  chánh  quả.  Vì  sao  vậy? 

Nhân của họ thuần chánh. Nhân thuần chánh, tương lai 

34 



quả báo nhất định là chân thật. Đây gọi là định tụ. Chỗ 

này  nói   "giai  đồng  nhất  tâm",  người  đã  đạt  đến  nhất 

tâm  bất  loạn  nếu  không  mong  cầu  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, họ cũng chứng chánh quả. Thế nào 

là  chánh  quả?  Công  phu  cao,  được  lý  nhất  tâm  bất 

loạn, quả báo của họ là Pháp  Thân  Đại Sĩ. Công phu 

cạn, quả báo kém hơn một bậc, họ chứng quả vị A La 

Hán,  Bích  Chi  Phật,  Quyền  Giáo  Bồ  Tát,  là  do  nhân 

chánh. Vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

cũng phải đầy đủ điều kiện này.  "Chánh định tụ"  chắc 

chắn chứng thành chánh quả. 

Loại thứ hai là  "tà định tụ".  Tà định tụ là nhân của 

họ  không  chánh.  Chúng  ta  thường  nói:   "Nhân  địa 

 không thật thì quả bị xấu".  Vì sao nhân không thật? Vì 

không  lìa  bốn  tướng,  nói  dễ  hiểu  hơn  một  chút  là  ý 

niệm tự tư tự lợi chưa đoạn được sạch sẽ, dù tu bất cứ 

pháp môn gì, ý niệm tự tư tự lợi vẫn tồn tại, xen tạp ở 

ngay trong đó. Nhân địa này không chánh thì quả báo 

của họ đã bị trừ đi rất lớn, việc tu học của họ, quả báo 

tương lai là ở tam giới. Phước báo của tam giới đến nơi 

35 



nào  để  hưởng  thì  không  nhất  định,  phải  xem  hành 

nghiệp  của  họ.  Nếu  là  thiện  nghiệp  thì  ở  trên  trời 

hưởng, kế đến là ở nhân gian hưởng. Nếu như họ có ác 

nghiệp thì ở trong đường súc sanh, đường ngạ quỷ để 

hưởng phước, mỗi mỗi không như nhau. Đây gọi là tà 

định tụ, họ không thể thành chánh quả. 

Thứ ba là  "bất định tụ" . Người bất định tụ cũng có 

không  ít,  họ  chiếm  đại  đa  số.  Tùy  thuộc  vào  duyên 

phận của họ, nếu họ thân cận thiện tri thức thì họ liền 

biến thành chánh định tụ, nếu họ thân cận tà tri thức, đi 

theo  người  sai  thì  họ  liền  biến  thành  tà  định tụ ,  họ 

không  có  định.  Phàm  là  người  bất  định  tụ,  học  đúng 

lão sư, học đúng pháp môn, tu học pháp môn Tịnh Độ, 

họ vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc liền biến 

thành  chánh  định  tụ,  bất  định  liền  biến  thành  chánh 

định, ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, ngay trong một 

đời chắc chắn chứng được Vô Thượng Bồ Đề. 

Bổn  Kinh  nói   "giai  thị  A  Duy  Việt  Chí  Bồ  Tát" , 

trên "Kinh Di Đà" nói  "A Bệ Bạt Chí",  đây là dịch âm 

tiếng Phạn, hoàn toàn như nhau, ý nghĩa là không thoái 

36 



chuyển. Việc không thoái chuyển này, Tổ sư Đại đức ở 

trong chú giải nói là  "viên chứng Tam Bất Thoái",  vậy 

còn  gì  bằng?  Viên  chứng  Tam  Bất  Thoái,  Thế  Tôn 

thông  thường  ở  trong  Kinh  luận  Đại  Thừa  nói  với 

chúng  ta,  Bồ  Tát  Thất  Địa  trở  lên  mới  có  thể  viên 

chứng Tam Bất Thoái. Đây là hiện rõ sự thù thắng của 

Thế  giới Cực  Lạc,  cõi nước chư Phật khác không thể 

nào so sánh. Cõi Phàm  Thánh Đồng Cư  của Thế giới 

Cực  Lạc,  sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  người  hạ  hạ 

phẩm vãng sanh cũng là A Duy Việt Chí Bồ Tát, nói rõ 

Vị  Bất  Thoái,  Hành  Bất  Thoái,  Niệm  Bất  Thoái  chân 

thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Cho  nên,  đọc  đến  tiết  Kinh 

văn  này,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  tường  tận  nói  với 

chúng ta, cũng chính là Ngài đại diện mười phương tất 

cả chư Phật đồng thời giáo huấn chúng ta, vậy lời nói 

này có thể sai được hay sao? Nhờ vào giáo huấn  này, 

chúng ta liền phát tâm phải đến Tây Phương Cực Lạc, 

không đến không được. Vì sao vậy? Quá thù thắng rồi, 

duyên phận này đến nơi nào để tìm? Ngày nay chúng 

ta nói cơ hội, cơ hội này nơi khác không tìm ra được. 

Bất cứ một pháp môn nào, nếu muốn làm A Duy Việt 

37 



Chí Bồ Tát, việc này ở trên Kinh Phật nói chí ít phải tu 

hai A Tăng Kỳ kiếp. Hai A Tăng Kỳ kiếp vẫn là Pháp 

Thân Đại Sĩ, bắt đầu tính từ Viên Giáo Sơ Trụ, không 

phải từ phàm phu chúng ta. Phàm phu chúng ta không 

biết được phải tu đến kiếp nào mới có thể đạt đến địa 

vị này. Thế nhưng đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

chúng ta ngay một đời liền thành tựu. Việc này chúng 

ta nhất định phải biết, nhất định phải tường tận. Cư sĩ 

Bàng Tế Thanh nói:  "Cơ hội lần này là một ngày mà từ 

 vô lượng kiếp đến nay hi hữu khó gặp".  Chỉ có người 

rõ ràng tường tận mới biết trân trọng, mới không để cơ 

hội này dễ dàng lỡ qua. Các vị phải nên biết, các pháp 

thế gian thảy đều là giả, đều không phải là thật, chúng 

ta đem thời gian tinh lực, lãng phí vào nơi đó thì đáng 

tiếc, quá đáng tiếc. Không những truy cầu thế pháp thật 

đáng  tiếc,  mà  truy  cầu  Phật  pháp  các  pháp  môn  khác 

cũng là đáng tiếc. Vì sao vậy? Ngay đời này không thể 

thành  tựu,  nhiều  nhất  là  được  phước  báo  trời  người, 

không thể ra khỏi ba cõi, vậy chẳng phải là đáng tiếc 

hay  sao?  Chúng  sanh  thời  kỳ  Mạt  Pháp  nếu  muốn  ở 

ngay  trong  một  đời  viên  mãn  Bồ  Đề  thì  chỉ  có  pháp 

38 



môn này, cho nên chúng ta nhất định phải trân trọng, 

để ngay đời này được thành tựu. Thế Tôn ở trong Kinh 

điển khích lệ chúng ta quá nhiều. 


****************************** 

Kinh  văn:  "Vĩnh  ly  nhiệt  não,  tâm  đắc  thanh 

lương, sở thọ khoái lạc, do như lậu tận Tỳ Kheo". 

30.  Nguyện  thứ  ba  mươi:  “LẠC  NHƯ  LẬU 

TẬN NGUYỆN”. 

Thế giới Tây Phương gọi là Cực Lạc, ý nghĩa hiển 

rõ ra ở ngay chỗ này.  "Vĩnh ly nhiệt não",  nhiệt não là 

chỉ thế giới này của chúng ta. Chúng sanh thế giới này 

của  chúng  ta,  không  chỉ  nhân  gian, mà  trên  trời  cũng 

không ngoại lệ  (trên trời bao gồm Tứ Thiền của  Trời 

Sắc giới, thậm chí hướng lên trên cao hơn mà nói, bao 

gồm  cả  người  Trời  Tứ  Không),  sáu  cõi  tất  cả  chúng 

sanh  đều  có  phiền  não,  chỉ  là  phiền  não  nhẹ  nặng 

không  giống  nhau.  Thân  nhiệt,  tâm  não,  thân  có  khổ 

thọ,  tâm  có  lo  âu,  cho  nên  gọi  là  nhiệt  não.  Trong 

“Kinh  Pháp  Hoa”  nói:   “Dĩ  tam  khổ  cố,  ư  sanh  tử 

39 



 trung,  thọ  chư  nhiệt  não" .  Khổ  của  chúng  sanh  quá 

nhiều, quá nhiều rồi. Phật đem tất cả khổ phân làm ba 

loại.  Ba  loại  khổ  này,  chúng  sanh  Dục  giới  thảy  đều 

đầy đủ. Tám khổ thiêu đốt, hoại khổ, hạnh khổ, chúng 

ta thảy đều đầy đủ. Đến thiên nhân Trời Sắc  Giới thì 

phiền não của họ nhẹ, không có tám khổ, thế nhưng họ 

có hoại khổ, bởi vì họ có sắc tướng. Khi thọ mạng hết 

rồi,  cái  sắc  tướng  này  sắp  hoại  thì  họ  liền  cảm  thấy 

khổ. Khi sắc thân chưa hoại, họ không có khổ thọ; khi 

sắc  thân  sắp  hoại diệt,  họ  có  khổ  thọ,  cho  nên  vẫn  là 

không thể lìa khỏi. Người Trời Vô Sắc Giới không cần 

thân thể, cho nên không có hoại khổ, thế nhưng họ có 

hành khổ. Hành khổ là gì? Cảnh giới của họ không thể 

mãi mãi giữ gìn được. Trong sáu cõi, công phu tốt nhất 

là người Trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ, sức định 

của họ sâu, thời gian định dài. Trên Kinh Phật nói với 

chúng  ta,  thọ  mạng  của  họ  là  tám  vạn  đại  kiếp.  Thời 

gian này không thể tính kể. Một đại kiếp là thế giới này 

của  chúng  ta  một  lần  thành-trụ-hoại-không ,  hay  nói 

cách  khác,  thế  giới  này  của  chúng  ta  thành-trụ-hoại-

không tám vạn lần, thọ mạng của họ mới đến. Đây là 

40 



thiên  nhân  trụ  ở  cõi  Trời  Vô  Sắc  Giới.  Tám  vạn  đại 

kiếp chúng ta xem ra thì rất dài, thế nhưng ở trong thời 

không vô tận thì nó vẫn là rất ngắn ngủi, không xem là 

dài. Khi định bị mất đi, lại phải đọa lạc luân hồi, đây 

gọi là hành khổ, cho nên không cứu cánh, không viên 

mãn.  Cho  nên  Phật  ở  trên  hội  Pháp  Hoa  nói:   "Ba  cõi 

 như nhà lửa, tam giới thảy đều khổ".  Người giác ngộ 

phải phát tâm ra khỏi tam giới. Ra khỏi tam giới, dùng 

căn  tánh  chúng  ta  mà  nói,  phương  pháp  tốt  nhất  là 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, chỉ cần chúng ta vào mọi 

lúc,  ở  mọi  nơi,  ngay  trong  tất  cả  cảnh  duyên,  vạn 

duyên buông xả, một lòng niệm Phật. 

Bạn  phải  ghi  nhớ  chữ   "Niệm"   này  không  nhất 

định là miệng niệm. Ý nghĩa của  “niệm”  là gì? Niệm 

là trong tâm thật có, cũng chính là nói trong tâm chỉ có 

A  Di  Đà  Phật,  ngoài  A  Di  Đà  Phật  ra,  bất  cứ  việc  gì 

đều  không  để  trong  tâm,  bạn  liền  được  nhất  tâm  bất 

loạn, bạn liền công phu thành khối, hay nói cách khác, 

bạn khẳng định vãng sanh. Lúc nào thì vãng sanh? Tôi 

xin nói với các vị, tùy ý tự tại, lúc nào muốn vãng sanh 

41 



thì ngay lúc đó đều có thể vãng sanh, chỉ cần công phu 

của bạn đạt đến cảnh giới này thì sanh tử tự tại, không 

hề có chút ràng buộc nà o. Nếu muốn đi, tuổi thọ của ta 

vẫn còn, vẫn chưa hết thì không cần bận tâm, có thể đi 

sớm  hơn.  Nếu  như  xem  thấy  chúng  sanh khổ  nạn  thế 

gian  này  nhiều,  phát  ra  tâm  từ  bi,  muốn  giúp  đỡ  đại 

chúng mà thọ mạng đã hết rồi thì cũng không cần lo, 

có thể kéo dài thọ mạng. Đây gọi là sanh tử tự tại. Cho 

nên, chỉ cần các vị được nhất  tâm, sanh tử liền tự tại. 

Sanh tử tự tại gọi là  "liễu sanh tử" , sanh tử không có 

chướng ngại đối với bạn. Bạn vĩnh ly nhiệt náo,  "tâm 

 được thanh lương" . Thanh lương này chính là chúng ta 

gọi tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. 

Ngày  nay  chúng  ta  mong  cầu  thế  giới  hòa  bình. 

Thế giới hòa bình, xã hội an định, từ xưa đến nay tất cả 

chúng sanh đều đang mong cầu, đều đang kỳ nguyện. 

Vì sao thế giới vẫn loạn như vậy? Vì sao hòa bình vĩnh 

viễn  không  thể  hiện  thực?  Nguyên  nhân  này  rốt  cuộc 

do  đâu?  Nếu  chúng  ta  muốn  truy  cứu  thì  phải  phản 

tỉnh,  phải  kiểm  điểm.  Chúng  ta  mong  cầu  hòa  bình, 

42 



ngày ngày kêu gọi hòa bình, nhưng gốc của hòa bình 

thì vẫn chưa tìm ra, cho nên hòa bình vĩnh viễn không 

đạt được. Gốc của hòa bình là gì? Bình đẳng! Tâm của 

chúng ta nếu bất bình, thì hòa bình vĩnh viễn sẽ không 

đạt được. Định nghĩa của hòa bình là hòa thuận cùng 

sống, đối đãi bình đẳng. Mong cầu của chúng ta là mọi 

người  có  thể  hòa  thuận  cùng  sống  với  nhau.  Vì  sao 

không  thể  hòa  thuận?  Do  không  bình  đẳng.  Cho  nên, 

nhất định phải bình đẳng đối đãi thì hòa bình liền hiện 

thực. 

Nhà Phật dạy chúng ta, thực tế mà nói bài học thứ 

nhất  chính  là  dạy  người.  Chúng  ta  vừa  bước  vào  cửa 

chùa, đi vào trong cửa chùa, đối diện là Bồ Tát Di Lặc. 

Bồ Tát Di Lặc chính là dạy chúng ta hòa bình. Di Lặc 

là tượng trưng của  "hòa bình" .  "Hoà"  là gì? Bạn thấy 

hòa, một bầu hòa khí, mặt cười rất tươi.  "Bình"  là gì? 

Là bình đẳng đối xử. Biểu hiện là gì? Bụng to có thể 

chứa, có thể bao dung. Bình đẳng thì có thể bao dung. 

Cho nên, người xưa đối với Bồ Tát Di Lặc, có hai câu 

nói để dạy chúng ta là:  "Sanh bình đẳng tâm, trình hỉ 

43 



 duyệt  tướng" .  Tạo  tượng  của  Bố  Đại  Hòa  Thượng  là 

dạy chúng ta hai câu nói này. Chúng ta phải sanh tâm 

bình đẳng thì tự nhiên lưu lộ ra cái tướng vui hoan hỉ, 

thường sanh tâm hoan hỉ, thường hiện tướng hoan hỉ. 

Chúng  ta  tìm  ra  cái  gốc  hòa  bình  này,  cho  nên  quyết 

định không có cao thấp, không có phân biệt. 

Tôi  đối  đãi  với  những  lãnh  tụ  tôn  giáo  khác,  tôi 

nói với họ cái gốc của hòa bình. Tôi nói:  "Thượng Đế 

 mà các vị sùng bái, vị thần các vị sùng bái, ngay trong 

 mắt của tôi đều là Phật Đà, là hóa thân của chư Phật 

 Như Lai. Tôi lễ kính chư Phật, thì đối với Thượng Đế 

 của  các  vị,  đối  với  vị  thần  mà  các  vị  sùng  bái,  tôi  lễ 

 kính cũng giống y như Phật vậy" . Tôi có căn cứ, nếu từ 

góc độ của bạn mà nhìn, bạn  kính ngưỡng là Thượng 

Đế,  Phật  Bồ  Tát  cũng  là  hóa  thân  của  Thượng  Đế, 

chẳng phải là chúng ta đã bình đẳng rồi sao? Tôi thấy 

bạn là hóa thân của Phật Đà, bạn thấy tôi là hóa thân 

của Thượng Đế, vậy thì bình đẳng rồi. Đây là nền tảng 

của hòa bình, là căn bản của hòa bình. Nếu như tôi tốt 

hơn  bạn,  bạn  không  bằng  như  tôi,  thì  vĩnh  viễn  sẽ 

44 



không  thể  bình  lặng,  hòa  bình  vĩnh  viễn  chỉ  là  khẩu 

hiệu,  nhất  định  không  thể  nào  thực  tiễn.  Cho  nên, 

chúng ta xem thấy trong tất cả tôn giáo sùng bái thần 

minh  đều  xem  thành  chư  Phật  Như  Lai,  họ  xem  thấy 

chư Phật Bồ Tát trong Phật giáo chúng ta cung phụng 

đều  là  hóa  thân  của  Thần  Thánh  Thượng  Đế,  vậy  thì 

bình  đẳng  rồi!  Lễ  kính,  xưng  tán,  cúng  dường  của 

chúng  ta  nhất  định  không  có  phân  biệt,  nhất  định 

không có chấp trước thì hòa bình liền được thực tiễn. 

Chúng  ta  thường  nghĩ  tưởng  hòa  bình,  đã  nghĩ  đến 

mấy  ngàn  năm  rồi  mà  vẫn  đang  không  ngừng  động 

loạn, hơn nữa động loạn ngày một rộng lớn hơn. 

Do đó, ngày nay chúng ta mong cầu hòa bình, phải 

tìm ra được căn gốc của hòa bình. Khi lý luận căn cứ 

tìm ra, mọi người chúng ta cùng đồng nỗ lực học tập, 

sửa đổi lại sai lầm của chính mình. Sai lầm của chúng 

ta là gì? Cống cao ngã mạn! Về trước, người học Phật 

chúng  ta  luôn  cảm  thấy  Phật  là  cao,  còn  họ  đều  là  tà 

giáo. Người của Ki-Tô  giáo, Thiên Chúa giáo có  một 

chân  thần  duy  nhất  của  họ,  còn  Phật  giáo  là  ma  quỷ, 

45 



vậy thì làm sao có thể hòa bình được chứ, xã hội này 

làm sao mà không động loạn? Ngày nay chúng ta tìm 

ra căn gốc của hòa bình rồi, nói Phật cũng tốt, nói Bồ 

Tát cũng tốt, nói Thượng Đế cũng tốt, nói chúng thần 

cũng tốt, đều là một. Chúng ta mỗi một người tên gọi 

không giống nhau, kỳ thực là một sự việc, một chân lý, 

một  chân  thần,  nhà  Phật  nói  một  tự  tánh,  vậy  chẳng 

phải bình đẳng rồi sao? Phật pháp đệ nhất, Ki-Tô giáo 

cũng  đệ  nhất,  Thiên  Chúa  giáo  cũng  đệ  nhất,  X-Lam 

giáo cũng là đệ nhất, Ấn Độ giáo cũng là đệ nhất, mỗi 

mỗi đều là đệ nhất, không có đệ nhị, chúng ta phải có 

quan niệm lý luận này. Đây là nhận biết, là hòa bình có 

gốc,  chúng  ta  chân  thật  đi  trên  con  đường  hòa  bình. 

Nếu như không có quan niệm lý luận này, không có sự 

nhận biết này thì hòa bình vẫn là một khẩu hiệu, xã hội 

vẫn là vĩnh viễn đang động loạn, ngày tháng của chúng 

ta vẫn là ngày tháng khổ. Phật dạy chúng ta phải có trí 

tuệ, phải tìm ra căn gốc. Sau khi đã tìm ra gốc rồi phải 

y giáo phụng hành, thì tâm liền được thanh lương. 

46 



Tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  tuệ.  Trên  "Kinh  Kim 

Cang"  nói:   "Tín  tâm  thanh  tịnh  tất  sanh  thật  tướng". 

Cho  nên,  chúng  ta  phải  sanh  trí  tuệ,  không  thể  sanh 

phiền  não.  Không  bình  thì  bạn  sanh  phiền  não,  tâm 

bình rồi thì sanh trí tuệ, thanh tịnh bình đẳng sanh trí 

tuệ. Chúng ta phải giác ngộ, không nên ô nhiễm nữa. 

Sự  ô  nhiễm  của  chúng  ta  đã  tương đối nghiêm trọng. 

Cái gì là ô nhiễm? Tự tư tự lợi là ô nhiễm, tham-sân-si-

mạn là ô nhiễm, phải quấy nhân ngã là ô nhiễm. Bao 

gồm  tất  cả  ô  nhiễm  phải  quét  nó  được  sạch  trơn,  hồi 

phục  được  thanh  tịnh.  Thanh  tịnh  là  bình  đẳng,  bình 

đẳng  chính  là  thanh  tịnh.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  mới 

được thanh lương tự tại.   

 "Sở thọ khoái lạc" , đây là nói cảm thọ của bạn. Sự 

khoái  lạc  này  chúng  ta  không  cách  gì  tưởng  tượng  ra 

được.  Ngày  nay  chúng  ta  gọi  “lạc”  là  “lạc  của  khổ 

 lạc”.  “Lạc  của  khổ  lạc”   là  tương  đối,  không  phải  là 

chân lạc. Cái lạc mà các Ngài nói ra, khổ lạc hai bên 

đều không có, đó gọi là chân lạc. Cái lạc của chúng ta 

là có khổ có lạc, cái lạc đó không phải chân lạc, cái lạc 

47 



đó  gọi  là  hoại khổ.  Cần  phải  rời  khỏi  hai bên  khổ  và 

lạc,  thì  cái  lạc  này  mới  là  chân  lạc.  Cho  nên,  lạc  của 

Thế giới Cực Lạc là khổ lạc hai bên đều không có. Do 

đó, mọi người vạn nhất không nên hiểu lầm  "Thế giới 

 Cực Lạc rất khoái lạc, đến nơi đó để hưởng lạc" , vậy 

thì  bạn  sai  rồi,  cái  lạc  đó  vẫn  là  phiền  não,  bạn  đem 

Thế  giới  Cực  Lạc  xem  thành  thế  giới  phàm  phu  của 

chúng ta. 

Cho nên, câu  nói phía sau nói được rất hay:   "Do 

 như lậu tận Tỳ Kheo". "Lậu"  là đại danh từ của phiền 

não, bởi vì bạn có phiền não, trí tuệ của bạn tiêu hết, trí 

tuệ không còn, công đức không còn, cho nên Phật dùng 

lậu để làm thí dụ. Giống như cái tách trà của chúng ta, 

nếu như tách trà có một lỗ thủng, thì đồ đựng bên trong 

chẳng phải chảy hết rồi sao? Trí tuệ, công đức, pháp tài 

thảy  đều  chảy  hết.  Vô  lậu  là  nó  hoàn  hảo.  Là  thí  dụ 

như vậy. Trí tuệ công đức của bạn tròn đầy viên mãn, 

không có kém khuyết, nên gọi là vô lậu. Tiểu Thừa A 

La Hán là vô lậu, kiến tư phiền não đoạn rồi, như vậy 

gọi là vô lậu Tỳ kheo. Ở trong pháp Đại Thừa, chúng 

48 



ta ở trên Kinh Đại Thừa thường hay xem thấy đại Tỳ 

Kheo.  Đại  Tỳ  Kheo  là  vô  lậu  Đại  Thừa.  Vô  lậu  Đại 

Thừa là địa vị gì? Bồ Tát Pháp Vân Địa. Bồ Tát Pháp 

Vân Địa cũng gọi là đại Tỳ Kheo, thông thường chúng 

ta gọi là Thập Địa Bồ Tát, Bồ Tát địa vị thứ mười. Các 

Ngài  hưởng  thụ  cái  an  vui  đó,  chúng  ta  làm  sao  biết 

được? Không cách gì tưởng tượng. 

Trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  Phật  có  tỉ  mỉ  giới 

thiệu  qua,  Đại  Sư  Thanh  Lương  cũng  có  khai  thị  cho 

chúng  ta,  chúng  ta  luôn  phải  tỉ  mỉ  mà  thể  hội.  Ngài 

Thanh Lương nói pháp giới không chướng ngại, lý vô 

ngại, đạo lý của vạn sự vạn vật thế xuất thế gian, các 

Ngài  hoàn  toàn  thông  đạt,  không  có  chướng  ngại.  Sự 

tướng  vô  lượng  vô  biên  thế  xuất  thế  gian,  các  Ngài 

cũng  thông  đạt  tường  tận  viên  mãn.  Sự  không  có 

chướng ngại. Vào sâu hơn một tầng, lý cùng sự không 

có chướng ngại, lý không ngại sự, sự không ngại lý, lý 

sự vô ngại, đạt đến thực tiễn vào thọ dụng đời sống. Sự 

sự  vô  ngại  là  cảnh  giới  gì?  Cảnh  giới  hòa  bình  cứu 

cánh viên mãn. Cảnh giới sự sự vô ngại này, ngày nay 

49 



chúng ta ở trong Kinh điển xem thấy được là pháp thân 

Bồ  Tát.  Phật  Bồ  Tát  trong  mười  pháp  giới,  chúng  ta 

gọi  là  bốn  thánh:  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát, 

Phật.  Phật  trong  mười  pháp  giới,  các  Ngài  chỉ  có  thể 

đạt đến lý sự vô ngại, vẫn không thể sự sự vô ngại, cho 

nên cái lạc đó không phải cực lạc, sự sự vô ngại mới 

gọi là cực lạc. Chúng ta từ ngay chỗ này dần dần có thể 

thể hội được điểm này, nếu không thì Cực Lạc phải nói 

bằng  cách  nào?  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  đến  sự  sự  vô  ngại 

mới gọi là Cực Lạc, đây là lậu tận Tỳ Kheo, lạc thọ của 

họ. 

Vậy chúng ta muốn hỏi, cảnh giới Pháp Thân Đại 

Sĩ  này,  ngay  trong  một  đời  của  chúng  ta  có  thể  đạt 

được  hay  không?  Đáp  án  là  khẳng  định  được,  chắc 

chắn có thể đạt được. Vì sao  tôi nói được khẳng định 

như vậy? Vì Phật nói pháp không vọng ngữ, trên "Kinh 

Kim  Cang"  Phật  đã  nói:   "Như  Lai  thị  chân  ngữ  giả, 

 thật  ngữ  giả,  như  ngữ  giả,  bất  cuồng  ngữ  giả" .  Dựa 

vào điều này thì chúng ta có thể thể hội được, phàm hễ 

người  tu  hành  ở  thế  gian  này  không  thể  nào  đạt  đến 

50 



được, chắc chắn Phật sẽ không nói, nếu Phật nói thì đó 

là cuồng vọng ngữ, chúng ta làm không được. Phàm hễ 

Phật tuyên nói ở trên thế giới này thì chúng ta có thể 

làm  đến  được.  Vấn  đề  là  chúng  ta  có  chịu  làm  hay 

không. Chúng ta làm bằng cách nào? Y theo giáo huấn 

trên  "Kinh  Kim  Cang"  mà  làm  thì  chúng  ta  liền  đạt 

được.  Tôi  nêu  ra  "Kinh  Kim  Cang",  vì  "Kinh  Kim 

Cang"  là  một  bộ  Kinh  phổ  biến  nhất,  người  Trung 

Quốc  ưa  thích  tu  học,  đọc  tụng  nhất.  Tông  chỉ  của 

"Kinh  Kim  Cang"  là  lìa  tướng  tu  thiện.  "Lìa  tất  cả 

 tướng, tu tất cả thiện" , bạn liền đạt đến được  "sự sự vô 

 ngại" . 

Cho nên, tôi nêu ra vị tu nữ tên Hứa Triết này, bà 

cho dù chưa đạt đến được cảnh giới này, chúng ta có 

thể nói bà đạt đến cảnh giới gần giống. Đại Sư Thiên 

Thai nói Lục  Tức, bà là  Tương  Tợ  Vị, đó là ta khẳng 

định, không phải Phần Chứng Vị thì chắc chắn cũng là 

Tương Tợ Vị. Tương Tợ Vị là cảnh giới gì? Cảnh giới 

của bốn thánh trong mười pháp giới, A La Hán, Bích 

Chi Phật, địa vị này là của Bồ Tát. Do đây có thể biết, 

51 



không  phải  chúng  ta  không  làm  được,  mà  là  chúng  ta 

không chịu đem tự tư tự lợi buông xả, không chịu một 

lòng một dạ vì người khác  mà nghĩ tưởng. Tâm bệnh 

của chúng ta, gốc bệnh chính ngay chỗ này. Nếu như 

chúng ta tìm ra được gốc bệnh, đem gốc bệnh này tiêu 

trừ, từ nay về sau quên đi chính mình, khởi tâm động 

niệm lời nói việc làm vì xã hội, vì chúng sanh, vì Phật 

pháp, chúng ta rất nhanh liền có thể khế nhập vào cảnh 

giới này. Có thể thấy được việc này là do người làm. 

Mỗi  ngày  đọc  tụng,  nghiên  cứu  thảo  luận  mà  không 

chịu nỗ lực đi làm thì vĩnh viễn không cách gì đạt đến. 

Tóm lại mà nói, chúng ta phải chân thật phát tâm. 


************************** 

52 



(VCD 153) 

3Kinh văn :  “Nhươ ̣c khởi tưởng niê ̣m , tham kế 

thân giả, bất thủ Chánh giác”. 

31.  Nguyê ̣n thứ ba mươi mốt :  “BẤT  THAM 

KẾ THÂN NGUYỆN” 

Đây là đoa ̣n cuối cùng của chương thứ mư ời lăm. 

Hôm nay nhân duyên vô cùng thù thắng , bà Hứa Triết 

hiện nay là nữ cư sĩ rồi, đã chính thức tho ̣ quy y. Nữ cư 

sĩ này đến giảng đường đ ể làm kiến chứng cho chúng 

ta, chứng minh nguyê ̣n bất tham kế thân này . Hôm nay 

đúng lúc giảng đến nguyê ̣n này. Phàm phu học đạo, bất 

luâ ̣n là ho ̣c theo loa ̣i tôn giáo nào , loại pháp môn nào , 

sở dĩ ho ̣ không thể tu thành công , vấn đề chính là chấp 

trước cái thân tướng này quá mức, khởi tâm đô ̣ng niê ̣m 

đều vì cái thân thể này. Đây là nguồn gốc của mê hoă ̣c, 



3 Bắt đầu đĩa 153 

53 



phiền não, khổ na ̣n. Ở trong Phật pháp, đây là thuô ̣c về 

thân kiến. 

Thân kiến là điều đứng đầu trong kiến tư phiền 

não. Nếu không  trừ thân kiến thì nhất đi ̣nh không thể 

vào dòng Thánh ,  cũng tức là nói không thể khế nhập 

cảnh giới của Thánh nhân .  “Thánh”   mà chỗ này nói 

không phải là Đa ̣i Thánh ,  mà là Tiểu Thánh .  Tiểu 

Thánh là quả Tu Đà Hoàn của Tiể

u Thừa ,  là sơ quả 

Tiểu Thừa. Sơ quả Tiểu Thừa là đã đem năm loa ̣i kiến 

hoă ̣c đoa ̣n sa ̣ch rồi . Chúng ta thường hay xem thấy ở 

trong Kinh, tam giới  88 phẩm kiến hoă ̣c , 88 phẩm quy 

nạp trở lại còn năm loại .  Loại thứ nhất là thân kiến . 

Chấp trước cái thân này là ta thì sự viê ̣c này phiền 

phức rồi. Trên thế giới, có người nào không chấp trước 

thân này là ta chứ ?  Thâ ̣m chí là chúng sanh lu ̣c đa ̣o , 

cho dù đến Đa ̣i Pha ̣m Thiên ,  Ma-Hê-Thủ-La Thiên , 

Phi Tưởng Phi Ph i Tưởng Xứ Thiên , thân kiến c ủa họ 

chưa đoa ̣n .  Cho nên ,  họ là phàm phu   sáu cõi ,  tuy 

phước báo lớn, được sinh về cõi trời , nhưng khi phước 

báo hưởng hết rồi vẫn phải chịu nỗi khổ luân hồi . Bạn 

54 



muốn hỏi ta ̣i sao la ̣i bi ̣ nỗi khổ l uân hồi? Vì chấp trước 

cái thân này là ta .  Đến khi nào quên đi cái thân này , 

thân không phải là ta ... Thân không phải là ta thì ai là 

ta vâ ̣y? 

Vừa rồi, lời của cư sĩ Hứa Triết nói với mo ̣i người 

ở nơi đây ,  các bạn nghe thật kỹ ,  thử nghĩ thâ ̣t kỹ , bà 

không chấp trước thân này là ta rồi . Bạn hỏi bà cái gì 

là ta? Tất cả chúng sanh khổ na ̣n là ta . Bạn thử xem bà 

101  tuổi còn muốn xây viê ̣n dưỡng lão

.  Xây viê ̣n 

dưỡng lão như thế nào ? Không giống như  viê ̣n dưỡng 

lão thông thường của th ế gian. Bà xây viện dưỡng lão 

là viện dưỡng lão mang cách thức gia đình , xem người 

già là cha mẹ c ủa mình ,  là anh em chị em c ủa mình , 

theo cách thức như v ậy mà chăm sóc chúng sanh khổ 

nạn. Cái ta của bà không phải cái thân này, mà là tất cả 

chúng sanh khổ nạn .  Cho nên ,  bà phát tâm muốn thọ 

Tam Quy, ngay cả phái Ngũ Giới tôi cũng trao cho bà . 

Bà hỏi:  “Con có tư cách này không? ”. Tôi bảo : “Cụ là 

 đệ tử Tam Quy, đệ tử Ngũ Giới tiêu chuẩn” , Tam Quy, 

Ngũ Giới đều có thể cho mười điểm. Người chính thức 

55 



ở trước Ph ật tho ̣ Tam Quy Ngũ Giới so với bà cũng 

không bằng, trên thực chất, bà là đệ tử Như Lai. 

Bà ăn chay từ nhỏ ,  người bình thường chú ng ta 

gọi là:  “Ăn chay từ trong bụng me ̣” .  Bà ngửi thấy mùi 

tanh hôi thì có phản ứng rất khó chi ̣u , cho nên từ nhỏ 

bà đã không ăn đồ tanh hôi ,  mà ăn rau củ .  Đời  sống 

của bà đơn giản biết bao . Chúng ta ngày nay sống phải 

có đồ gia vị , sắc hương vi ̣. Hiện nay chúng ta thể hô ̣i 

được,  sắc hương vi ̣ không phải thực phẩm có lợi cho 

sức khỏe. Tại sao vậy ? Đó là đồ chế biến . Phàm là đồ 

chế biến đều là có ha ̣i, trái ngược với quy luật tự nhiên. 

Bạn ăn vị càng đâ ̣m đă ̣c thì ha ̣i càng sâu, đối với cơ thể 

nhất đi ̣nh không có lợi ích . Bà sống đơn giản biết bao , 

ăn uống đơn giản , áo quần đơn giản . Bạn thấy bà mặc 

đồ phong phanh như v ậy,  có một số người nói giảng 

đường không khí quá  lạnh, phải mặc quần áo thật dày . 

Bà không biết nóng lạnh ,  bà không hiểu được nóng 

lạnh, thời tiết nóng đi nữa bà cũng mă ̣c mô ̣t bô ̣ đồ, lạnh 

đi nữa cũng mă ̣c mô ̣t bô ̣ đồ ,  bà rất bình thường .  Tại 

sao vâ ̣y ?  Nguyê ̣n bất kế th ân.  Bà không suy tính cái 

56 



thân này là mình. Chúng ta coi tro ̣ng cái cơ thể này quá 

mức, phải làm thế nào bồi dưỡng cho nó , phải làm thế 

nào yêu quý nó ,  nhưng trên thực tế đã hoàn toàn ha ̣i 

nó. Cách thức sống đó c ủa bà đíc h thực là đa ̣o dưỡng 

sinh,  khỏe mạnh trường thọ .  Bà  100  tuổi rồi ,  chưa hề 

bị bệnh, không có phiền não , không có lo buồn, không 

có bận tâm, chưa hề ghét bỏ bất kỳ mô ̣t người nào . Có 

người không ưa bà ,  ác cảm với bà ,  nhưng  bà không 

ghét bỏ người ta ,  bà không ác cảm với người khác

. 

Đây  không phải người bình thường có th ể làm được , 

bà đều làm được cả .  Mô ̣t vài năm gần đây ,  bà thích 

xem sách Phật, trên thực tế là sách của những tôn giáo 

khác bà đều ưa thích xem. 

Các giáo hữu của Thiên Chúa giáo thấy bà xem 

sách của những tôn giáo khác, xem sách Phật giáo, liền 

nói với bà :   “Tại sao bà đi xem những thứ của ma 

 quỷ?”.  Bà trả lời rất hay , bà nói:  “Tôi thấy tất cả tô n 

 giáo thảy đều là m ột mảng quang minh” .  Bà không có 

phân biê ̣t, không có chấp trước . Phật ở trong Kinh nói 

với chúng ta, xa lìa tất cả chấp trước thì liền thoát khỏi 

57 



lục đạo luân hồi ,  buông  xả  tất cả phân biê ̣t thì liền 

thoát khỏi thập pháp giới. Bạn thử nghĩ xem, cảnh giới 

của bà là gì? Bà ở đây gặp mặt mọi người chúng ta một 

chút r ồi lâ ̣p tức rời khỏi giảng đường ,  bà còn có rất 

nhiều viê ̣c phải làm . Viê ̣c gì vâ ̣y ? Tầng lớp người khổ 

nạn c ần bà giúp đỡ ,  nên bà không có nghỉ ngơi . Mô ̣t 

mình ở trong cái phòng nhỏ , không có người chăm sóc 

bà.  Bà cứ đều đặn ngày đêm không ngừng nghỉ đi 

chăm sóc người khác , 101 tuổi vẫn chưa có nghỉ ngơi . 

Bạn thấy tình trạng sứ c khỏe của bà , tôi nhìn thâ ̣t kỹ 

chỉ thấy bà mới rụng một cái răng , đo ̣c báo không cần 

đeo kính, tai mắt sáng suốt, phản ứng rất nhanh. Đây là 

không suy tính thân tướng thu được lợi ích thù thắng. 

Chúng ta hôm nay giảng nguyê ̣ n này ,  mọi người 

chính mắt nhìn thấy rồi

.  Chúng tôi nhìn thấy rất 

ngưỡng mô ̣, trường tho ̣ nhất đi ̣nh phải k hỏe mạnh mới 

là phước báo . Trường tho ̣ không khỏe ma ̣nh  thì không 

phải phước .  Cho dù có rất nhiều người hầu ha ̣ ba ̣n

, 

chăm sóc ba ̣n cũng không phải phước báo

.  Tại sao 

vâ ̣y? Phiền phức rất nhiều người . Bạn thử xem , bà cả 

58 



đời không phiền đến người ,  cũng không muốn làm 

phiền chính mình, ăn cơm phải đi nấu cơm, phải đi xào 

rau, làm phiền chính  mình. Bà không muốn gây ra cái 

phiền phức này ,  nên ăn rau sống ,  dầu muối ,  tương, 

dấm thảy đều đoa ̣n tuyê ̣t ,  hoàn toàn khôi phục tự 

nhiên.  Rau sống mua về ,  rửa sa ̣ch là ăn được rồi .  Bà 

mă ̣c quần áo ,  đến bên này là để tiếp khác h,  bà mă ̣c 

quần áo như v ậy là rất đẹp đấy. Quần áo từ đâu mà có 

vâ ̣y? Bà nói là nhặt ra từ trong thùng rác . Có rất nhiều 

người tă ̣ng tiền cho bà .  Bà nói ,  tiền không phải tă ̣ng 

cho tôi hưởng thu ̣, là người ta tín nhiệm tôi , để tôi cứu 

giúp người khổ nạn cần được giúp đỡ . Mô ̣t xu bà cũng 

không hề dùng riêng cho mình, khởi tâm đô ̣ng niê ̣m tất 

cả đều là vì người khác ,  tâm đi ̣a thanh ti ̣nh ,  tràn đầy 

tâm từ bi và yêu thương . Cho nên cư sĩ Lý hỏi bà , bà 

rốt cuô ̣c tin tôn giáo nào ?  Bà trả lời ,  bà tin tôn giáo 

 “Tình thương” . Tình thương chính là tôn giáo . Lời nói 

này nói không sai tí nào cả . Nhà Phật nói:  “Từ bi làm 

 gốc, phương tiê ̣n làm cửa”.  Từ bi chính là yêu thương . 

Thiên Chúa   giáo của bà nói :   “Thượng đế yêu thế 

 nhân” . Cơ đốc giáo nói :  “Thần yêu thế nhân .”  Chúng 

59 



ta ngày nay với chín tôn giáo ở Singapore giao thiê ̣p vô 

cùng mâ ̣t thiết .  Ở trong giáo nghĩa của chín tôn giáo , 

nếu như nói hoàn toàn tương đồn g, không hề có mảy 

may chống trái chính là mô ̣t chữ   “Yêu”.  Bà thật sự là 

nắm được điểm chính rồi .  Tôn giáo của tình thương , 

mọi tôn giáo toàn bộ đều bao gồm ở trong đó rồi

, 

không hề sót mô ̣t tôn giáo nào cả . Chúng ta ngày n ay 

nói đa nguyên văn hóa . Bà đã nắm được hạt nhân của 

đa nguyên văn hóa rồi , vì vậy bà không nghĩ đến bản 

thân.  Bà vừa mới nói :   “Ông trời sẽ phù hộ tôi” .   Bà 

chẳng cầu mong gì cả. 

Tôi còn nhớ ,  khi tôi  26  tuổi,  vừa  mới  học  Phật, 

gần gũi Đ ại Sư Chương Gia . Đa ̣i Sư Chương Gia nói 

với tôi ,  khuyến khích tôi đem cái thân tâm này hiến 

dâng  cho  Phật giáo, dâng hiến cho tất cả chúng sanh , 

thì đời này của tôi tự nhiên sẽ có Ph ật Bồ Tát chăm lo , 

tôi không nên lo lắ ng gì cả. Tôi nghe lời nói này rất có 

đa ̣o lý. Đời này giao cho Ph ật Bồ Tát chăm lo , như thế 

tự ta ̣i biết bao. Nhưng người thế gian nghĩ không ra, họ 

muốn tự mình chăm lo cho mình , để người khác chăm 

60 



lo thì không yên tâm. Muốn tự mình chăm lo cho mình 

thì đau khổ sẽ nhiều thôi .  Bạn đời này phải chịu biết 

bao nhiêu khổ na ̣n nhưng chưa chắc chăm lo cho mình 

tốt được. Cư sĩ Hứa Triết nói,  “ông trời sẽ chăm lo cho 

 bà”  chính là chư Phật Bồ Tát, chúng thần chăm lo cho 

bà. Chúng ta hiểu rõ đa ̣o lý này rồi thì phải giác ng ộ. 

Mọi tôn giáo, chúng ta quan sát tỉ mỉ , đều có thể dung 

thông chứ không hề ngăn nga ̣i ,  không hề ngăn cách , 

không có chướng nga ̣i .  Tất cả mo ̣i ngăn nga ̣i là do 

vọng tưởng, phân biê ̣t, chấp trước của chính chúng ta 

tạo nên .  Xa lìa vo ̣ng tưởng ,  phân biê ̣t ,  chấp trước , 

chúng ta sẽ nhìn thấy chân tướng sự thâ ̣t. 

Chân tướng sự thâ ̣t ,  đúng như trong “Kinh Đa ̣i 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm” đã nói :  “Tất cả tôn 

 giáo là cùng một gốc” ,  cái gọi là   “Vốn là cùng gốc 

 sanh ra” . Cái gốc này tên gọi là gì vậy ? Ở trong Ph ật 

pháp thường gọi là tự tánh, gọi là chân tâm, gọi là chân 

như,  gọi là Như Lai ,  ở trong Kinh Ph ật có rất nhiều 

danh từ như thế này; ở trong các tôn giáo ba ̣n thì g ọi là 

Thượng Đế ,  gọi là Thần .  Tên  gọi không giống nhau , 

61 



nhưng thâ ̣t s ự  chỉ là một .  Không nên vì  tên gọi khác 

nhau mà chúng ta khởi phân biê ̣t chấp trước , đây chính 

là chấp trước tướn g ngôn thuyết ,  chấp trước tướng 

danh tự, chấp trước tướng tâm duyên , như vậy mới ta ̣o 

ra sự sai lê ̣ch, tạo nên hiểu lầm . Sự hiểu lầm này ngày 

càng nghiêm trọng ,  thế là phát sinh mâu thuẫn ,  thâ ̣m 

chí là bất hạnh và dẫn đến xung

đô ̣t đổ máu ,  chiến 

tranh tai na ̣n .  Nguyên nhân này chính là do không 

thâm nhâ ̣p sâu thêm mô ̣t nấc để tìm ra gốc . Người thế 

gian nói là không chi ̣u tìm bản chất , tìm đến chỗ nhánh 

cây là ngừng rồi ,  không chi ̣u tìm kiếm thêm xuống 

dưới nữa. Đây là mê hoă ̣c, không biết sở dĩ nhiên. Phật 

pháp sau khi họ tiếp xúc rồi đều có th ể sinh tâm hoan 

hỷ. 

Tôi lần này đến nước Mỹ, ở trong buổi tọa đàm tại 

Los Angeles có mô ̣t vi ̣ cha xứ là người Mỹ . Trước đây, 

ông đã từn g sống ta ̣i Đài Loan  12 năm, ông nói tiếng 

phổ thông rất giỏi, từng da ̣y ho ̣c ta ̣i Đại học Phụ Nhân. 

Ông gă ̣p được tôi thì rất hoan hỷ .  Ông biết r ất rõ là 

năm xưa tôi từng da ̣y ho ̣c ở trong Viê ̣n  Tu Da ̣o Đa-mã-

62 



tư - mô ̣t nhà thờ Thiên Ch úa giáo ở phía sau Đại học 

Phụ Nhân. Phàm là người từng tiếp xúc Ph ật giáo đều 

vô cùng kính phu ̣c đối với Phật giáo. Tại sao vậy? Phật 

pháp tìm đến gốc. Nếu như chúng ta đối với những tôn 

giáo khác, thế gian dù cho người ta ̣ o ác đủ da ̣ng , vẫn 

còn có thành kiến .  Cái thành kiến này là kiến hoặc , 

kiến hoă ̣c của ba ̣n chưa đoạn. Hằng ngày bạn đo ̣c Kinh 

Phật, mà ý nghĩa Phật nói ở trong Kinh ba ̣n không hiểu 

rõ. “Phẩm Phổ Môn” có người học Ph ật nào mà không 

tụng?  “Kinh Kim Cang” có người ho ̣c Ph ật nào mà 

không đo ̣c ?  Hai cuốn sách phổ biến nhất này ,  có rất 

nhiều đồng tu còn có th ể  thuô ̣c lòng .  Ở trong “Phẩm 

Phổ Môn” đã nói:  “Cần dùng thân gì độ được, tức hiê ̣n 

 thân ấy mà thuyế t pháp” .   Bạn hiểu được cái ý này 

không? Nếu như ba ̣n thâ ̣t sự hiểu đươ ̣c rõ ràng rồi , thì 

thành kiến của bạn đối với tất cả mọi tôn giáo chắc 

chắn được hóa giải .  Tại sao vậy ?  Cần dùng thân Cơ 

Đốc mà độ được thì Như Lai  liền hiê ̣n thân Cơ Đốc mà 

thuyết pháp ;  cần dùng thân Thượng Đế mà đô ̣ được , 

tức hiê ̣n thân Thượng Đế mà thuyết pháp. Đây là người 

mô ̣t nhà mà! Bồ Tát có 32 ứng thân thì vị Bồ Tát đó là 

63 



Như Lai. Như vậy thì kiến hoă ̣c của chúng  ta đã đoa ̣n 

rồi. 

“Kinh Kim Cang Bát Nhã” nói thấu triê ̣t hơn

: 

 “Phàm những gì có tướng đều là hư vọng” ,  “Tất cả 

 pháp hữu vi như mộng huyễn bèo bọt” .  Không những 

là tư hoặc đoạn rồi, mà trần sa vô minh cũng không tồn 

tại nữa, vâ ̣y là đích thực tìm ra được nguồn gốc của vũ 

trụ nhân sinh rồi. Chúng ta phải nhâ ̣n biết, phải hiểu rõ 

thì đời này mới không đến nỗi luống qua ,  mới có th ể 

khế nhâ ̣p cảnh giới của chư Ph ật Bồ Tát . Cho nên, cổ 

đức nói:  “Kiến hoặc không trừ thì không thể vào đư ợc 

 dòng Thánh” . Câu nói này nhất đi ̣nh không được xem 

thường. Làm sao phá kiến hoặc ? Phải dựa vào lời chỉ 

dẫn của Kinh điển , còn phải hiểu sâu nghĩa thú , y giáo 

phụng hành mới có th ể đột phá quan ải  này. Các đồng 

tu đều biết ,  luâ ̣n v ề  tu hành ,  mỗi  chúng  ta  vô lượng 

kiếp trước đã gieo trồng thiê ̣n căn , mỗi người đều có 

nền tảng thiê ̣n căn sâu dày . Tuy có nền tảng thiê ̣n căn , 

nhưng đáng tiếc thân kiến không buôn g xả được, cho 

nên vô lượng kiếp đến ngày nay vẫn làm phàm phu

, 

64 



vẫn còn trôi lăn trong sáu cõi luân hồi .  Điều này rất 

đáng thương ,  trên  Kinh  Phật thường hay cảm thán là 

 “kẻ đáng thương” .   Không chỉ như thế ,  chúng ta mãi 

đến ngày nay vẫn rất dễ dàng bi ̣ hoàn cảnh cám dỗ , hơi 

có một chút thuận nghịch là tâm đạo liền mất hết

; 

thuâ ̣n cảnh thì tâm tham ái khởi lên rồi ,  tâm tinh tấn 

quên mất rồi ;  nghịch cảnh hiện tiền thì lập tức nản 

lòng,  thối chuyển .  Cho nên ,  bất kể là thuâ ̣n cảnh hay 

nghịch cảnh ,  không ngăn nổi sóng gió ,  sóng nhỏ gió 

nhỏ cũng ngăn không nổi huống hồ là sóng to gió lớn ? 

Cổ đức thường nói :  “Tám gió thổi không lay” .  Chúng 

ta ngày nay tám gió cực nhỏ là đã  bị bay đi mất tiêu 

rồi. Nguyên nhân chính của vô lượng kiếp tu hành đến 

ngày nay không có thành tựu chính là ngay chỗ này. 

Ở trong  37  đa ̣o phẩm nói   “Ngũ căn ,  ngũ lực ". 

Chúng ta ngày nay ngay cả căn cũng không có . Năm 

loại này là “tín, tấn, niê ̣m, đi ̣nh, tuê ̣”. Ngay cả năm loa ̣i 

căn này chúng ta cũng không có .  Ngày nay chúng ta 

nói tín, mà niềm tin lững lờ bất đi ̣nh . Ngũ căn, cái đầu 

tiên là tín căn không có thì b ốn cái còn la ̣i không cần 

65 



bàn đến nữa ,  vâ ̣y sao có th ể  vãng  sanh,  sao  có  thể 

thành tựu? Tại sao chúng ta ngay cả cái căn này cũng 

không có vâ ̣y ? Tuy nói ba ̣n thiê ̣n căn sâu dày , nhưng 

thiê ̣n căn đó là tiềm ẩn ở trong A L ại Da Thức của bạn, 

nó không khởi hiện hành ,  không  khởi tác du ̣ng .  Nếu 

muốn thiê ̣n căn khởi hiê ̣n hành , thâ ̣t sự ba ̣n ph ải có tín 

căn, có niệm căn , có định căn . Muốn có tín căn, niệm 

căn,  định căn thì nhất đi ̣nh phải dựa vào giáo d

ục. 

Chúng ta ngày nay khổ là do không có lời chỉ da ̣ y của 

Phật Đà, tuy hàng ngày đo ̣c Kinh , biết tu ̣ng Kinh , mà 

không hiểu ý nghĩa của Kinh . Cho dù hiểu mô ̣t chút ý 

nghĩa,  nhưng quá nông ca ̣n ,  cũng không thể thay đổi 

đời sống của chúng ta , không thể ảnh hưởng đ ời sống 

của chúng ta thì  vẫn là vô du ̣ng, chỉ có thể tốt hơn mô ̣t 

chút so với không niệm . Đến khi nào mới có th ể khởi 

tác dụng, mới có th ể phát sinh tác dụng vậy ? Nó thay 

đổi được tư tưởng của chúng ta ,  thay đổi được kiến 

giải của chúng ta, thay đổi được đời sống của chúng ta, 

vâ ̣y mới go ̣i là căn. Căn khởi tác du ̣ng ta ̣o ra sức ma ̣nh , 

vậy là ngũ căn đã tiến đến ngũ lực rồi. 

66 



Căn của chúng ta ngày nay không có

.  Hãy thử 

nghĩ thật kỹ , phía trước ngũ căn , những môn nào cần 

phải tu ho ̣c? Tứ Niê ̣m Xứ , Tứ Chánh Cần , Tứ Như Ý 

Túc, sau đó mới đến Ngũ Căn, bạn mới biết có căn. Tứ 

Niê ̣m Xứ là xây dựng quan niê ̣m đúng đắn cho chúng 

ta.  Chúng ta ngày nay go ̣i là nhân sinh quan

,  vũ trụ 

quan. Điều đầu tiên của T ứ Niệm Xứ là phá thân kiến , 

 “quán thân bất ti ̣nh”,  chúng ta chưa làm được .  “Quán 

 thọ là khổ, quán tâm vô thường, quán pháp vô ngã” , ai 

chịu hạ công phu ở trong đây? Đây là pháp căn bản của 

Phật pháp, tu hành ph ải bắt đầu từ c hỗ này. Bạn chân 

thật vào đa ̣o , thoát khỏi tập khí phiền não từ vô lượng 

kiếp đến nay ,  bạn phải bắt tay từ chỗ này

.  Đa ̣i Sư 

Thiên Thai đối với “Tứ Niê ̣m Xứ” nói vô cùng tường 

tâ ̣n.  Bốn câu nói này ,  Ngài chú giải thành một c uốn 

sách rất dày .  Năm xưa tôi đã đo ̣c đến ,  cảm thấy vô 

cùng kinh nga ̣c, cho rằng bốn câu này rất dễ hiểu . Thử 

xem chú giải của Ngài , càng xem càng khó hiểu . Ngài 

dùng  “Tàng, Thông, Biê ̣t, Viên”  bốn cấp bâ ̣c để nói rõ 

viê ̣c tu ho ̣ c “Tứ Niê ̣m Xứ” .  Đây là da ̣y cho chúng ta 

phương pháp quán sát đối với pháp thế xuất thế gian , 

67 



cách  nhìn  của Tàng giáo như thế nào ,  cách  nhìn  của 

Thông giáo như thế nào, Biê ̣t giáo, Viên giáo cách nhìn 

là như thế nào .  Cấp bâ ̣c cả nh giới không ngừng nâng 

cao.  Quan sát tinh tế ,  chúng ta mới biết được bâ ̣c 

Thánh hiền làm thế nào giải thoát ,  làm thế nào thành 

tựu.  Xoay trở la ̣i thử nhìn bản thân , tại sao ta bị đọa 

lạc, tại sao chúng ta không thoát khỏi t am giới, tại sao 

không thể thoát khỏi luân hồi , tại sao chúng ta vẫn bị 

danh vo ̣ng lợi dưỡng ,  ngũ dục lục trần của th ế  gian 

cám dỗ  còn họ thì có th ể vượt qua? Sau khi đã tìm ra 

nguyên nhân ,  chúng ta tiêu trừ nguyên nhân đo ̣a la ̣c 

của mình, học tập nguyên nhân vượt qua của người ta , 

thì chúng ta đời này cũng có th ể thành tựu . Đây là tu 

đa ̣o chân chánh. Cho nên, quí vị nhất định phải nhớ kỹ, 

thân kiến không trừ thì chắc chắn lưu la ̣c trong luân hồi 

sanh tử, không có cách gì vượt qua. 

Trong Kinh nói   “tham kế thân giả” .  Sao  gọi là 

tham?  Tham dễ dàng hiểu ,  đó là tham ái ;  thuâ ̣n cảnh 

thì tham luyến , không nỡ xa lìa ; nghịch cảnh thì muốn 

nhanh chóng rời xa. Cảnh giới thuận nghịch đều là mô ̣t 

68 



chữ tham .  “Kế”   là toan tính ,  phân biê ̣t ,  chúng ta 

thường nói tính toán, kế hoa ̣ch, suy lường, chính là cái 

ý này .  Nói tóm lại ,  ở trên danh tướng của Ph ật pháp 

gọi là  “chấp ngã”.  Phàm phu lục đạo đều cho rằng cái 

thân nà y là ta ,  nên tham chấp , toan tính , yêu quý hết 

mực.  Thuâ ̣n thân kiến liền khởi tham ái ,  trái nghịch 

thân kiến liền khởi sân hâ ̣n ,  đủ thứ phân biê ̣t ,  vọng 

tưởng, vô lượng vô biên phiền não cũng từ đó mà sanh 

ra. Xưa nay chưa có n gười phát hiê ̣n đây là gốc bê ̣nh , 

đây là gốc khổ . Mấy ngàn năm trước , Lão Tử đã từng 

nói:   “Ta có đại hoạn ,  bởi vì ta có thân” .  Lão Tử đã 

giác ngộ rồi. Kiến giải của Ngài với người khác không 

giống nhau. Ngài cho rằng cái  thân này là gánh nă ̣ng , 

thân là tai ho ̣a .  Ngài thông minh hơn nhiều so với 

người bình thường . Nhưng mà cái thân này có phải là 

gánh nặng ,  có phải là tai họa hay không ?  Không  hẳn 

vâ ̣y. Cái thân này là công cụ, xem ba ̣n dùng nó như thế 

nào.  Bạn biết dùng thì cái thân này là rất tốt

,  không 

biết dùng thì nó là tai ho ̣a .  Lời này nói như thế nào 

đây? Người không biết dùng thì dùng cái thân này để 

tạo nghiệp, cho nên nó là tai ho ̣a ; người biết dùng thì  

69 



sẽ dùng cái thân này để phục vụ tất cả chúng sanh khổ 

nạn, công đức của nó vô lượng. Nó là công cụ. Có mấy 

người xem cái thân này là công cu ̣ ? Người giác ng ộ, 

bâ ̣c Thánh Tam Thừa , cấp bâ ̣c thấp nhất là quả vi ̣ Tu 

Đà  Hoàn  Tiểu  Thừa không còn chấp trước thân là ta 

nữa,  bắt đầu từ đó biết cái thân này là công cu ̣ .  Nhà 

Phật có cái go ̣i là:  “Mượn giả tu thật”,  cái công cụ này 

là giả, chúng ta mượn công cu ̣ này để tu thâ ̣t. Thâ ̣t là gì 

vâ ̣y?  Minh  tâm  kiến tánh ,  kiến tánh thành Ph ật.  Cho 

nên, không thể xa lìa cái công cu ̣ này. 

Lần này tôi đến California nước Mỹ mô ̣t chuyến . 

Nguyên nhân là khi tôi ở văn phòng lầu hai , cư sĩ Lý 

Mô ̣c Nguyên đã đă ̣t mô ̣t cuốn ta ̣p chí ở trên bàn , tình 

cờ tôi đã lâ ̣t ra , nhìn thấy bên trong có một bảng thống 

kê, con số thống kê này tôi vừa nhìn thấy thì vô cùng 

kinh nga ̣c .  Bên trong nói về kỷ lu ̣c pha ̣m tô ̣i của ho ̣c 

sinh tiểu ho ̣c, học sinh trung học Mỹ , nhìn thấy thật sự 

là khó tin. Nước Mỹ là mô ̣t quốc gia khoa h ọc rất phát 

triển,  họ thường xuyên không ngừng công bố con số 

điều tra thống kê . Trên thế giới, các quốc gia khu vực 

70 



khác, giống như tình hình này thì không có con số báo 

cáo.  Chúng  ta  tưởng tượng ,  vấn đề này thâ ̣t vô cùng 

nghiêm tro ̣ng. Giáo dục nhân văn lơ là rồi , luân lý đạo 

đức gần như đoa ̣n tuyê ̣t ,  tư tưởng công lợi đã in sâu 

trong nô ̣i tâm của thanh thiếu niên rồi. Cứ đà phát triển 

như vậy thì vô cùng đáng sợ. 

Khi  Mạnh Phu Tử gặp Lương Huệ Vương

,  câu 

đầu tiên Lương Huê ̣ Vương hỏi Ngài là :   “Tiên sinh, 

 ông đến quốc gia của tôi , đối với quốc gia tôi  ông đem 

 lại cho chúng tôi những lợi  ích như thế nào ?”.  Mạnh 

Tử trả lời rất hay , trong đó có mô ̣t câu nói  (đây là kết 

luâ ̣n cuối cùng, phần trung tâm thì tôi không nói nữa ): 

 “Trên dưới tranh lợi nhau , nước ấy nguy rồi” .  Trên là 

chư hầu, thiên tử, dưới là thứ dân , từ trên xuống dưới 

đều muốn nói công lợi thì quốc gia bạn  sẽ nguy. Người 

trong mô ̣t nước này không nói đa ̣o nghĩa , chỉ coi trọng 

công lợi, vâ ̣y có nguy không ? Có lợi là bạn bè , không 

có lợi là thù địch ; có lợi thì hợp tác , không có lợi liền 

tiêu diê ̣t đối phương. Tai ho ̣a vô cùng! Ngày nay không 

phải  “trên dưới tranh lợi nhau , nước ấy nguy rồi” , mà 

71 



người trên cả th ế giới đều đang ở đó ca ̣nh tranh mưu 

lợi thì toàn th ế giới này nguy. Thế giới này của chúng 

ta nguy rồi ,  không phải ch ỉ  mô ̣t quốc gia ,  bạn thấy 

đáng sợ biết bao . Nếu mô ̣t quốc gia gă ̣p tai na ̣n , nguy 

nan này thì còn có quốc gia khác , chúng ta có thể di 

dân,  có  thể  tránh n ạn.  Ngày nay là toàn th ế  giới,  bạn 

thấy sự viê ̣c này đáng sợ biết bao. Cá nhân tôi sao cũng 

được,  tuổi tác  cao như thế này thì chết lúc nào cũng 

được. 

Tôi hiện nay đối với cái chết rất hoan hỷ, không hề 

kiêng ky ̣. Nhìn thấy th ế gian này biết bao nhiêu người 

khổ na ̣n, tương lai đi về đâu ? Cho nên trước khi tôi đi 

Mỹ, đã bàn đến vấn đ ề này với cư sĩ Lý Mộc Nguyên . 

Hiện nay nhanh chóng làm

,  “mất bò mới lo làm 

 chuồng”   là đã quá muộn rồi ,  nhưng mà làm còn tốt 

hơn là không làm .  Hô ̣i trưởng Lý đồng ý .  Cách làm 

như thế nào ? Biê ̣n pháp duy nhất là lợi du ̣ng c ông cu ̣ 

tốt,  công cu ̣ là truyền hình .  Làm thế nào có th ể  đem 

nền giáo d ục chánh diê ̣n ,  thiê ̣n truy ền bá trên truyền 

hình. Cho nên, chúng tôi đi lần này chủ yếu là đồng tu 

72 



bên đó nghe nói chúng tôi đã từng tổ chức mô ̣t pháp 

hô ̣i ta ̣i  Malaysia  với  hơn  mười ngàn người tham gia . 

Họ điện thoại nói với tôi ,  hy vo ̣ng tôi đến Mỹ mô ̣t 

chuyến, họ cũng có th ể có số lượng m ột vài va ̣n người 

đến tham dự pháp hội này .  Tôi lắc đầu ,  bảo với họ : 

 “Tôi không thích đứng đầ u gió, tôi không cần có cảnh 

 tượng này. Tình hình Malaysia là đặc thù , họ là quốc 

 gia Hồi Giáo ,  trước đây đối với hoạt động của Ph ật 

 giáo có rất nhiều hạn chế , vì vậy bên đó mời là tôi đi 

 ngay. Nước Mỹ là quốc gia dân ch ủ tự do mở cửa , tổ 

 chức hoạt động quy mô lớn này ,  tôi không có hứng 

 thú” . Họ bèn hỏi tôi :  “Vậy ý của Pháp sư thế nào ?” . 

 "Phát thanh truyền hình, phát sóng truyền hình vê ̣ tinh, 

 tôi sẽ đi liền" ,  tôi nói .  Họ quả nhiên tìm đến đài truyền 

hình vệ tinh Bắc Mỹ . Chủ tịch, Tổng giám đốc của đài 

truyền hình đó tuy chưa từng gă ̣p mă ̣t

,  nghe nói tôi 

muốn đi, bèn cho chúng tôi sáu giờ miễn phí . Tôi cảm 

thấy rất nga ̣c nhiên .  Sau khi đi rồi ,  vừa gă ̣p mă ̣t vớ i 

Chủ tịch ,  Tổng giám đốc ,  ông  ấy  nói:   “Pháp sư ! 

 Chúng ta biết nhau rất lâu ,  rất lâu rồi” .   Tôi  hỏi sự 

viê ̣c ra làm sao, thì hóa ra ông ấy đã xem băng ghi hình 

73 



của tôi mấy năm rồi . Họ nói:  "Cả nhà chúng con đều 

 xem băng của thầy , cố tìm cho được băng của thầy để 

 trong nhà xem "  . Cho nên, thảo nào họ cho chúng tôi 

sáu giờ miễn phí .  Lần này sau khi bàn xong rồi ,  sáu 

giờ thì không đủ .  Thế phải làm sao ?  Trường kỳ ,  nếu 

muốn phát sóng miễn phí băng ghi hình g

iảng Kinh 

của chúng tôi. 

Tôi nói với ho ̣:  “Nước Mỹ là nước lớn siêu cường 

 trên thế giới, nước lớn siêu cường cũng sẽ có ngày bi ̣ 

 diê ̣t vong. Thế gian này không có gì tồn tại vĩnh viễn , 

 cũng sẽ có ngày bị diệt vong” .  Hơn 30 năm trước , có 

người thỉnh giáo tiên sinh Phương Đông Mỹ :   “Nước 

 Mỹ tương lai bị diệt vong

 ,  nhân tố đứng đầu là gì 

 vậy?”.  Tiên sinh Phương không hề do dự , lâ ̣p tức liền 

trả lời:  “Truyền hình! Nước Mỹ tương lai mất nước là 

 do truyề n hình”.  Cho nên, tôi nói với các v ị lãnh đạo 

đài truyền hình của ho ̣: “Các bạn có thể hủy diệt xã hội 

 này, hủy diệt thế giới này, các bạn cũng có thể cứu vãn 

 xã  hội này ,  cứu vãn th ế  giới này ,  là ở trong khoảng 

 một niê ̣m của  bạn. Nếu như phát tâm cứu vãn xã h ội, 

74 



 cứu vãn kiếp nạn  của tất cả chúng sanh này , công đức 

 các bạn rất lớn ,  không thể nói hết ,  dù cho chư Ph ật 

 Như lai cùng nhau đồng thanh đến tán thán cũng tán 

 thán không hết” . Tôi nói, mô ̣t ngày không cần nhiều , 

mỗi ngày có th ể  phát sóng nửa giờ ,  mô ̣t giờ ,  thì sau 

một năm ,  phong khí xã h ội nhất đi ̣nh sẽ thay đổi bô ̣ 

mă ̣t thôi. Ngạn ngữ nói rất hay :  “Đừng sợ không biết 

 hàng, chỉ sợ hàng so với hàng” .  Cho nên, kinh doanh 

truyền hình vê ̣ tinh không nên lấy kiếm lợi làm mu ̣c 

đích, mà phải lấy cứu đời, cứu người làm mu ̣c đích , thì 

chủ tịch của bạn chính là Như Lai , chính là Phật Đà, 

nhân viên của ba ̣n đều là Bồ Tát .  Họ nghe xong rất 

hoan hỷ. Họ muốn làm Ph ật, muốn làm Bồ Tát , thế thì 

tốt, băng ghi hình giảng Kinh của c húng tôi sẽ liên tu ̣c 

không ngừng cung cấp cho ho ̣. 









75 



****************** 

(VCD 154) 

4Nhà Phật nói nhân quả, gieo nhân thiê ̣n nhất đi ̣nh 

được quả thiê ̣n .  Những người lãnh đa ̣o chủ trì   phát 

sóng truyền hình vệ tinh này , họ tin nhân quả , cho nên 

họ hoan hỷ tiếp nhận . Cách ghi hình này của chúng ta 

vẫn chưa đa ̣t đến tiêu chuẩn mà ho ̣ yêu cầu , cho nên 

chúng  ta  cần phải đổi mới thiết bi ̣ của chúng ta

,  hy 

vọng vi ệc  ghi hình của chúng ta có th ể  đa ̣t đến tiêu 

chuẩn của ho ̣.  Hy vo ̣ng nước Mỹ dẫn đầu trước tiên , 

sau đó quốc gia khu vực khác, tất cả đài truyền hình vê ̣ 

tinh, truyền tin quần chúng cùng ma ̣ng internet có th ể 

phổ biến phát sóng nền giáo dục tích cực. Tôi nghĩ như 

vậy mới có th ể thu được mô ̣t ít hiê ̣u quả . Truyền hình 

không có tô ̣i ,  nó là công cụ .  Giống như thân thể của 

chúng ta ,  thân thể là công cu ̣ ,  chúng ta phải cố gắng 



4 Bắt đầu đĩa 154 

76 



dùng nó để tích lũy công đ ức,  dùng nó để vượt qua 

luân hồi ,  thoát khỏi mư ời pháp giới ,  thành Ph ật,  làm 

Tổ, nhưng ba ̣n phải khéo dùng nó , phải biết dùng nó . 

Người không biết dùng thì dùng nó đ

ể  tạo nghiệp , 

dùng nó để tương lai đo ̣a đi ̣a ngu ̣c , đo ̣a nga ̣ quỷ, thành 

súc sanh, đây là do ba ̣n đã dùng sai thân thể. 

Trong chú giải , lão cư sĩ Hoàng đã trích dẫn một 

đoa ̣n ở trong “Vãng Sanh Luâ ̣n” để nói. Ở trong “Vãng 

Sanh Luâ ̣n” nói:  “Xa lìa ngã tâm , tham đắm tự thân” . 

Đây là mô ̣t câu . Cái ngã tâm này là vo ̣ng tâm , chính là 

chúng ta hiện nay nói tâm tự tư tự lợi . Đây là sai lầm , 

cần phải nên xa lìa , cần phải nên xả bỏ , phải giác ngộ. 

Giác ngộ là gì? Thân là công cu ̣ sinh tồn của chúng ta , 

là công cụ tạo tác của chúng  ta, ta phải lợi du ̣ng công 

cụ này để sống đời sống bình thường. 

LỤC BA LA MẬT CỦA CƯ SĨ HỨA TRIẾT 

 Về Bố Thí 

Cư sĩ Hứa Triết ở đây biểu diễn cho chúng ta thấy , 

bà là người sống đ ời sống bình thường . Quy tắc sống 

77 



của Bồ Tát là “L ục Ba-La-Mâ ̣t”, bà thảy đều làm được 

rồi.  Bố thí Ba -La-Mâ ̣t, Bố thí là vì tất cả chúng sanh 

phục vụ, bà cả đời vì người già phục vụ , vì người bệnh 

phục vụ, vì tất cả chúng sanh khổ nạn phục vụ . Trong 

phục vụ bao gồm b a loa ̣i bố thí .  “Bố thí tài” ,  các bạn 

thấy,  bà không có tiền ,  bà một xu cũng không có ,  bà 

dùng nội tài bố thí .  Nô ̣i tài là sức lao đô ̣ng , chúng ta 

ngày nay gọi là làm việc nghĩa , đây là thuô ̣c về nô ̣i tài . 

Nô ̣i tài đáng q uý hơn ngoại tài ,  được phước báo lớn 

hơn.  Dùng   “bố thí pháp” ,   bố thí pháp ở trong Kinh 

Phật nói là vì người diễn nói . Diễn là biểu diễn, bà làm 

được rồi , làm ra cho bạn thấy , khiến người nhìn thấy 

sinh tâm giác ngộ, sinh tâm ngưỡng mô ̣, sinh tâm ho ̣c 

tâ ̣p theo bà , đây là bố thí pháp .  “Bố thí vô úy” ,  bà có 

thể  khiến người khổ na ̣n ,  người bi ̣ bê ̣nh có được sự 

chăm sóc của bà , có được sự an ủi của bà . Cho nên tôi 

nói bà là người   “phú quý”   thâ ̣t sự trên th ế  gian.  Sao 

gọi là  “phú” ? Là những nhu cầu đời sống thường ngày 

không bi ̣ thiếu thốn , đó chính là phú , không cần phải 

nhiều, bà mỗi ngày sống không thiếu thốn, đây chính là 

phú. Sao go ̣i là  “quý” ? Không phải bà có đi ̣a vi ̣, mà là 

78 



được đa ̣i chúng xã h ội khắp nơi tôn kính , đây chính là 

quý. Bà được phú quý thâ ̣t sự . Ở trong Ph ật pháp nói 

phú quý,  Đa ̣i đức xưa thường nói :  “Không đọc “Hoa 

 Nghiêm” thì không biết phú quý của nhà Ph

 ật” .  Có 

mô ̣t số  người hiểu sai câu nói này , luôn rơi vào trong 

vọng tưởng, phân biê ̣t, nhất đi ̣nh là Phật phải ở trên rất 

cao, đây là chỗ tôn quý của Phật. Phật giàu có, thử xem 

Thế giới Hoa Ta ̣ng , Thế giới Cực La ̣c , kiểu hưởng thu ̣ 

vâ ̣t chất đó, muốn gì có nấy, nên đều muốn lên trên đó 

cả. Đây là hiểu lê ̣ch ý nghĩa rồi , hiểu sai rồi . Ý nghĩa 

đích thực là giống như cách thức sống này của cu ̣ Hứa 

Triết. 

Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa còn ta ̣i thế , Ngài 

trải qua đ ời  sống  phú quý thật sự .  Đời  sống vâ ̣t chất 

của Ngài là ba y một bát , ngày ăn một bữa, tối ngủ gốc 

cây, đây là đa ̣i phú. Xả thân, xả mình, lấy việc da ̣y ho ̣c 

làm nghĩa vu ̣, cho nên tôi xưng Phật Thích Ca Mâu Ni 

là nhà lao động nghĩa vụ  giáo  dục  xã  hội đa nguyên 

văn hóa. Ngài được tất cả người đương thời và hâ ̣u thế 

tôn kính. Đây là phú quý thâ ̣t sự , là đa ̣i quý, những đế 

79 



vương,  thừa tướng ,  hào phú th ế  gian  không  thể  sánh 

bằng. 

Làm sao có th ể  được phú quý thâ ̣t sự  vâ ̣y? Khéo 

dùng công cụ. Chúng ta ngày nay không khéo dùng , để 

lãng phí cái công cụ này .  Chúng tôi mỗi ngày ở đây 

giảng Kinh ,  vì mọi người giải thích ,  người tin rất ít , 

người thâ ̣t sự có th ể  nghe hiểu ,  tin được thì không 

nhiều.  Đây cũng là các đồng tu Singapore có phước . 

Đã xuất hiê ̣n điều gì vâ ̣y ?  Đã xuất hiê ̣n mô ̣t chứng 

minh, bà lên bu ̣c biểu diễn mô ̣t chút cho chúng ta xem 

thử. Bà làm tam chuyển pháp luân , tác chứng chuyển , 

bà đến làm chứng minh

.  Hôm nay ở chỗ này vẫn 

không thuâ ̣n tiê ̣n lắm .  Tại sao vậy ? Không có bảo bà 

biểu diễn mấy đô ̣ng tác d ẻo khớp cho chúng ta xem 

thử, bạn mới biết thể lực của bà tốt cỡ nào . Thể lực đó 

của bà, khi chúng ta thấy giống người mới  30 - 40 tuổi. 

Đời sống của bà đơn giản như v ậy. Bà là phú quý thâ ̣t 

sự của nhà Phật, chúng ta không phải nhìn thấy ở trong 

Kinh, mà nhìn thấy rành rành trước mắt . Ai có thể sánh 

với bà ?  Thế  gian người hơi có chút phú quý

,  đi ra 

80 



ngoài đều phải có vê ̣ sĩ

,  mô ̣t mình không dám ra 

đường,  vì sợ người ta giết .  Bạn thấy ,  khổ biết bao ! 

Người phú quý thâ ̣t sự đi ra đường không cần vê ̣ sĩ, tùy 

theo ý muốn, họ đi đâu cũng được. Cho nên,  “bất tham 

 kế tự thân” , khéo dùng công cụ thì có lợi ích thù thắng 

như vậy. 

Bạn thử xem ,  Bố thí Ba -La-Mâ ̣t viên mãn ,  bà 

được qu ả  báo.  Bố thí tài thì đ ời  sống vâ ̣t chất không 

thiếu thốn .  Bố thí pháp thì được thông minh trí tuê ̣ . 

Đầu óc của bà phản ứng  rất nhanh, rất nhiều người trẻ 

tuổi không bằng bà. Khỏe mạnh trường thọ là do bố thí 

vô úy.  Ba loa ̣i thí này đư ợc ba loa ̣i qu ả báo, các bạn 

đều nhìn thấy. 

 Về Trì giới  

Trì  giới chính là tuân thủ luâ ̣t

.  Trong  đời  sống 

thường ngày  của mình phải có trâ ̣t tự , phải go ̣n gàng 

ngăn nắp. Chúng tôi đến nhà bà để tham quan, tuy bà ở 

mô ̣t mình trong mô ̣t cái phòng không lớn ,  nhưng bà 

dọn dẹp vô cùng ngăn nắp sạch sẽ , đơn giản mô ̣c ma ̣c . 

Ở trong nhà nhiều nhất là sách  vở. Chúng tôi thấy bà 

81 



có mấy cái giá sách , sách sắp xếp rất chỉnh tề . Bà ưa 

thích đọc sách. Các bạn vừa mới nghe bà nói, có khi bà 

xem sách đến hai - ba giờ sáng, quên cả ngủ. Bà ngủ ít, 

ăn cũng ít , nhưng tinh thần dồi dà o, tràn đầy thể lực . 

Câu đầu tiên trong “Vãng Sanh Luâ ̣n” nói :  “Xa lìa ngã 

 tâm, tham luyến tự thân”,  bà làm được rồi. 

 Về Nhẫn nhục  

Bà có tâm nhẫn nại ,  bà không giận dữ .  Bà rất 

thông minh , có trí tuệ , bà biết giận dữ là tự  hại mình , 

hại người. Hại người sao cũng được , nhưng ha ̣i mình , 

tự mình có biết ha ̣i chính mình hay không

?  Mô ̣t lần 

bạn nổi giâ ̣n ,  cho dù cơn giâ ̣n này chỉ có mô ̣t phút

, 

nhưng ba ngày mới có th ể hồi phu ̣c. Vậy ba ̣n mới biết 

tổn hại đối với sinh lý c ủa mình lớn cỡ nào ! Người mà 

hàng ngày thư ờng giâ ̣n dữ , thì người này đương nhiên 

đoản ma ̣ng. Đây là đa ̣o lý nhất đi ̣nh . Từ đó cho thấy , 

nổi giâ ̣n là tự sát ,  điều này phải biết ,  họ không phải 

đang dưỡng sin h, mà là đang tự sát . Tâm đi ̣a tràn đầy 

tình thương ,  cả đời bà chưa hề ghét bỏ bất kỳ người 

82 



nào, cũng chưa hề ghét bỏ bất kỳ sự việc gì. Nhẫn nhu ̣c 

Ba-La-Mâ ̣t bà đã viên mãn rồi. 

 Về Tinh tấn Ba La Mâ ̣t  

Bà 101 tuổi rồi mà cò n muốn xây viê ̣n dưỡng lão . 

Cả đời bà đã xây dựng mư ời mấy viê ̣n dưỡng lão rồi , 

hiê ̣n ta ̣i vẫn muốn xây viê ̣n dưỡng lão . Bà  muốn xây 

dựng viê ̣n dưỡng lão theo mô hình gia đình , để người 

già sống ở trong đây giống như đang ở nhà  mình vậy. 

Đây là tinh tấn Ba-La-Mâ ̣t. 

 Về Thiền đi ̣nh  

Bà theo đuổi mu ̣c đích , phương hướng đi của cả 

đời bà hoàn toàn không bi ̣ bất kỳ sóng gió nào của xã 

hội làm dao đô ̣ng ;  thuâ ̣n cảnh cũng tốt ,  nghịch cảnh 

cũng tốt, người khác tán thán cũng tốt , phỉ báng cũng 

tốt, bà như như bất đô ̣ng , đúng như trong “Kinh Kim 

Cang” đã nói :   “Không dính nơi tướng ,  như như bất 

 động”,  bà làm được rồi. 

 Về Bát Nhã Ba La Mật 

83 



Bà có trí tuệ , tất cả các pháp thế xuấ t thế gian , bà 

biết rất rõ ,  rất minh ba ̣ch .  Bà xem sách biết lấy bỏ . 

Giao thiê ̣p với người cũng như v ậy, chỉ thấy cái thiện 

của người, không thấy lỗi người . Ở trong “Đàn Kinh” 

đã nói :   “Nếu người thật tu đạo ,  không thấy lỗi  thế 

 gian”,  câu nói này bà cũng làm được rồi . Tâm đi ̣a bà 

thanh ti ̣nh, từ bi, tràn đầy trí tuệ. Ở trong tâm không có 

tam đô ̣c tham sân si ,  vì vậy không dễ dàng bị bệnh . 

Con người sở dĩ bi ̣ bê ̣nh chính là do trong tâm có tự tư 

tự lợi, có tham sân si ma ̣n ; trong có mầm đô ̣c thì ngoài 

rất dễ dàng cảm nhiễm, chính là đa ̣o lý này. 

Câu  thứ  hai trong “Vãng Sanh Luâ ̣n” là :   “Xa lìa 

 tâm chúng sanh bất an” .  Câu này thực tế mà nói là vô 

cùng quan tro ̣ng .  Ý  của câu này là gì   vâ ̣y?  Tất cả 

chúng sanh vì ngã mà bất an ,  loại tâm hạnh này phải 

viễn ly. Nếu như chúng ta khởi tâm đô ̣ng niê ̣m , lời nói 

viê ̣c làm đ ều là tiêu cực ,  thì sẽ tổn hại đ ến  xã  hội. 

Những gì là tiêu cực vâ ̣y? Phàm là tự tư tự lợi, phàm là 

ham muốn danh vo ̣ng lợi dưỡng thì chắc chắn tổn ha ̣i 

người khác . Xã hội ngày nay , chúng tôi đã đi qua rất 

84 



nhiều khu vực ,  thân phâ ̣n của chúng tôi dễ dàng tiếp 

xúc với những nhân vật ở trong các tầng lớp xã h

ội, 

cho nên chúng tôi hiểu rõ , bất luâ ̣n là nhân vâ ̣t ở trong 

tầng lớp nào , bất kể nam nữ già trẻ , bất luâ ̣n là ngành 

nghề nào, họ đều không có cảm giác an toàn . Chúng ta 

đo ̣c câu này của “Vãng Sanh Luâ ̣n” , cảm xúc này hiện 

ra sâu sắc hơn ng ười xưa .  Xã  hội vào thời xưa ,  mọi 

người có cảm giác an toàn , đời sống an nhàn ,  nhưng 

ngày nay trên toàn thế giới đã không tìm thấy nữa. Đây 

là điều đáng buồn cho thế hệ này của chúng ta . Phật ở 

chỗ này da ̣y cho chúng ta , tâm thái như vậy chúng ta 

phải buông xả, phải xa lìa. Hay nói cách khác, xoay trở 

lại là Phật da ̣y chúng ta phải bồi dưỡng tâm từ bi . Nhà 

Phật thường nói :  “Từ bi làm gốc ,  phương tiê ̣n làm 

 cửa”.  Từ bi và phương tiê ̣n chính là khiến tất cả  chúng 

sanh thân tâm an ổn .  Chúng ta phải biết đa ̣o lý này . 

Người xuất gia hằng ngày niê ̣m Ph ật, nghe Kinh, tham 

thiền,  nhưng khi cảnh giới hiê ̣n tiền thì hoàn toàn 

không dùng được. Những điển hình này quá nhiều, quá 

nhiều rồi. 

85 



Tôi lần này ở Mỹ ,  có đồng tu đến nói với tôi là 

con cái không nghe lời cha m ẹ, học trò không nghe lời 

thầy cô, hành vi làm loạn nhiều không kể xiết . Tôi nói 

với ho ̣:   “Con cái của các bạn không có sai ,  học trò 

 của các bạn khô ng sai. Ai sai vậy ? Bản thân các bạn 

 sai rồi” .  Họ nghe xong rất ngỡ ngàng .  Tôi phân tích 

cho ho ̣ nghe ,  Phật ở trong Kinh da ̣y chúng ta giảng 

Kinh thuyết pháp ,  nguyên tắc quan tro ̣ng nhất là khế 

cơ, khế lý. Cơ là gì vâ ̣y? Cơ là tình trạng thực tế của xã 

hội hiê ̣n ta ̣i. Chúng ta hiểu rõ tình tra ̣ng thực tế của xã 

hội hiê ̣n ta ̣i thì go ̣i là khế cơ. Xã hội ngày nay là xã hội 

gì? Bạn cho rằng bản thân bạn là cha mẹ , xem trẻ nhỏ 

của bạn là con cái , dùng quyền c ha me ̣ để da ̣y con cái 

là bạn sai rồi . Xã hội ngày nay không có quan h ệ cha 

con, không có quan hệ thầy trò, giáo dục luân lý không 

còn nữa, cho nên ai nghe lời c ủa ba ̣n? Con cái của ba ̣n 

không nghe lời ba ̣n , vậy ba ̣n có th ể  nghe lời cha c ủa 

bạn không? Là giống nhau cả, bạn cũng không nghe lời 

họ mà! Làm thế nào chung sống tốt với những học trò , 

những  đứa con này ?  Tôi da ̣y ho ̣,  xem chúng như ba ̣n 

bè, thảy đều là bạn, ngay cả vợ chồng cũng là ba ̣n. Cha 

86 



con là ba ̣n bè, anh em là ba ̣n bè , thầy trò cũng là ba ̣n 

bè. Bạn phải cư xử với họ giống như bạn bè , tỏ ra lịch 

sự,  làm việc gì cũng cần trao đổi ý kiến

,  thế là ba ̣n 

chung sống tốt ngay .  Sở dĩ như v ậy là do ba ̣n không 

nhâ ̣n thức đư ợc tình trạng xã h ội,  bạn không hiểu rõ 

căn cơ của chúng sanh . Người xuất gia đến chỗ giảng 

Kinh thuyết pháp ,  nói:   “Tôi là pháp sư thăng tòa” . 

Không được! Là bạn bè , mọi người là bình đẳng . Nói 

sao mới dễ thương lượng ? Chung sống thâ ̣t li ̣ch sự thì 

sẽ không có gì xảy ra . Họ có lỗi lầm không được lên 

lớp,  chỉ  khuyên bảo và khích lê ̣ h

ọ.  Họ nghe bạn 

khuyên là rất tốt , không nghe ba ̣n khuyên cũng rất tốt . 

Nghe ba ̣n khuyên, tiếp nhâ ̣n là tình nghĩa . Không nghe 

khuyên là trách nhi ệm của ho ̣. Chúng ta dùng tâm thái 

này để đối diện với hiện thực thì phiền não gì cũng 

không còn nữa .  Tôi chỉ cho ho ̣ bài này . Ông chủ với 

nhân viên là ba ̣n bè , tất cả đối xử v ới nhau như ba ̣n bè 

thì mới có thể chung sống hòa mu ̣c , đối xử bình đẳng . 

Nếu ba ̣n nói ba ̣n cao hơn người khác , ai nghe lời ba ̣n 

thì họ còn cao hơn bạn. Các bạn hai người so với nhau , 

người này cao hơn người kia. 

87 



Ở trong nhà Nho và nhà Ph ật chỉ da ̣y chúng  ta rất 

nhiều nguyên lý , nguyên tắc, tất cả là những điều tốt , 

chúng ta nên thể hô ̣i thâ ̣t sâu , cố gắng mà ho ̣c tâ ̣p. Nhà 

Nho nói lễ , tinh thần của lễ là ha ̣ mình mà tôn người , 

tôn tro ̣ng người khác nhiều hơn , bản thân chính mình 

thấp kém. Xã hội đã đi đến mức này là giống như dòng 

sông,  đê phòng đã bi ̣ đổ vỡ rồi ,  nước đã lan tràn rồi , 

quyết không thể dùng phương pháp luân lý bình 

thường để đối xử chúng sanh . Thời kỳ bất thường thì 

phải có nhãn qu ang phi thường , cách thức phi thường , 

khiến tất cả chúng sanh thân tâm được an ổn. 

“Viễn ly cung dưỡng, cung kính tự thân tâm” 

Câu thứ ba sau cùng là: “Viễn ly cung dưỡng, cung 

 kính tự thân tâm” .  Điều này vô cùng quan tro ̣ng , ngăn 

trừ tâm tham của chính chúng ta

.  Tuyê ̣t đối không 

mong cầu người khác cung kính chúng ta

,  tuyê ̣t đối 

không mong cầu người khác cúng dường chúng ta

, 

điều này rất vô cùng quan tro ̣ng. 

************************** 

88 



 (VCD 155) 

5Kinh văn:  "Ngã tác Phật  thời, sanh ngã quốc 

giả, thiện căn vô lượng, giai đắc  Kim Cang, Na La 

Diên thân, kiên cố chi lực". 

32.  Nguyện  thứ  ba  mươi  hai:    “NA  LA  DIÊN 

THÂN NGUYỆN” 

Lão cư sĩ  Hạ Liên Cư hội tập phẩm Kinh này đã 

dùng công lực rất sâu, mà còn là ba người cùng hợp tác 

hội tập mà thành. Chúng ta xem thấy trong bài tựa của 

Đại Sư Mai Quang Hi, hội tập phẩm Kinh này có Đại 

đức hiển mật ngay lúc đó. Lão Hòa Thượng Huệ Minh 

cùng Hạ Lão và Mai Lão, ba người đã dùng thời gian 

ba  tháng  để  hoàn  thành  bốn  mươi  tám  nguyện  này. 

Hình  thức  hội  tập  là  đem  cách  thức  của  Kinh  văn 

nguyên bổn dịch đều giữ lại hết, cho nên họ phân làm 



5 Bắt đầu đĩa 155 

89 



hai  mươi  bốn  chương,  mỗi  chương  có  bao  nhiêu 

nguyện văn tuyệt nhiên không như nhau, hợp lại là bốn 

mươi tám nguyện. Trong hai  mươi  bốn chương, đoạn 

này là chương thứ  mười sáu, bao gồm nguyện thứ ba 

mươi  hai,  nguyện  thứ  ba  mươi  ba  và  nguyện  thứ  ba 

mươi bốn. 

 "Sanh  ngã  quốc  giả,  thiện  căn  vô  lượng" ,  câu 

này là tổng thuyết. Chúng ta học Phật, cần phải sâu sắc 

mà thể hội được   "Phật"  là gì. Bạn học Phật, người ta 

hỏi  bạn  Phật  là  gì,  bạn  không  trả  lời  được  thì  bạn  đã 

học Phật uổng phí. Chữ  "Phật"  này là dịch âm từ Phạn 

văn  của  Ấn  Độ.  Vào  thời  xưa  Trung  Quốc  không  có 

chữ này. Khi Phật giáo truyền  đến Trung Quốc, ngay 

lúc đó vì để phiên dịch Kinh điển nên đã tạo ra không 

ít chữ mới. Chữ Phật này là một trong những chữ mới 

được tạo ra lúc đó. Vào thời xưa có chữ Phất, không có 

bộ nhân ở bên, các vị xem thấy được trong sách xưa. Ở 

Ấn Độ, Phật Đà Ngài là một con người, cho nên chúng 

ta liền dùng chữ  "Phất"  thêm vào bộ  "nhân",  nói chữ 

Phật này là người, là do như vậy mà tạo thành. Ý nghĩa 

90 



của  chữ   “Phật”   là  gì?  Nếu  dùng  lời  hiện  đại  để  nói, 

một người có đầy đủ trí tuệ viên mãn thì gọi là Phật. 

Nếu trí tuệ không viên mãn thì gọi là Bồ Tát. Trí tuệ 

của  Bồ  Tát  vẫn  chưa  đạt  đến  cứu  cánh  viên  mãn. 

Người đạt đến cứu cánh viên mãn thì được gọi là Phật, 

cho  nên  Phật  không  chỉ  một  người,  mà  có  quá  nhiều 

quá nhiều Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật chân thật là rất 

đơn  giản  giới  thiệu  cho  chúng  ta  một  chút.  Bạn  xem 

trong "Phật Danh Kinh", Ngài đã giới thiệu cho chúng 

ta hơn mười hai ngàn Phật hiệu. Hư không pháp giới, 

người  đạt  đến  trí  tuệ  cứu  cánh  viên  mãn  rất  nhiều, 

không  phải  một  người.  Đây  là  điều  mà  chúng  ta  cần 

phải làm cho rõ ràng. 

Khi đã biết Phật là trí tuệ viên mãn, chúng ta học 

Phật là học những gì? Chúng ta học trí tuệ viên mãn, 

đây gọi là học Phật. Trong Phật pháp không có mê tín. 

Tổng cương lĩnh tu học Phật pháp, chúng ta có thể viết 

thành mười câu hai mươi chữ. Các vị đồng tu đều có 

thể ghi nhớ được rõ ràng, rất tường tận. Hai mươi chữ 

này là cả thảy Phật pháp đều đã bao gồm hết. Phật giáo 

91 



huấn đối với tất cả chúng sanh, thứ nhất là dạy bạn làm 

thế  nào  để  giữ  tâm,  thứ  hai  là  dạy  bạn  sống  như  thế 

nào. Phật giáo là giáo học rất thực dụng, quyết không 

đàm huyền thuyết diệu, rất là thực tế, có lợi ích đối với 

chúng ta thật là quá nhiều, cho nên đó là giáo dục đời 

sống. 

Phật  dạy  chúng  ta  dụng  tâm  thì  phải  dùng   "tâm 

 chân thành" , chân thành quyết định không có hư ngụy; 

dùng  "tâm thanh tịnh",  thanh tịnh quyết định không có 

ô nhiễm. Các vị phải nên biết, ý niệm tự tư tự lợi là ô 

nhiễm,  phải  quấy  nhân  ngã  là  ô  nhiễm,  tham-sân-si-

mạn  là  ô  nhiễm,  những  thứ  này  Phật  đều  không  có. 

Tâm  địa  thanh  tịnh,  một  trần  không  nhiễm,  tâm  Phật 

bình  đẳng,  chắc  chắn  không  có  cống  cao  ngã  mạn. 

Chúng ta xem thấy những ghi chép ở trong Kinh điển, 

Phật  đối  với  bất  cứ  một  người  nào  cũng  đều  rất  là 

khiêm tốn cung kính. Khi gặp người có khó khăn, Phật 

tùy  lúc  tận  tâm  tận  lực  giúp  đỡ  mọi  người.  Khi  Phật 

xem thấy người có tuổi tác lớn, gánh một cái gánh rất 

nặng, Ngài liền tiếp lấy gánh phụ người đó  một đoạn 

92 



đường. Phật xem thấy lão thái bà tuổi tác lớn, xỏ kim 

bao nhiêu lần cũng không thể xỏ qua được, Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  xem  thấy  vội  vàng  tiếp  lấy,  đem  nó  xỏ 

xong rồi đưa cho bà. Phật thật là từ bi. 

Bạn xem thấy, Phật tuy tiếp nhận cúng dường của 

người  ăn  mày,  thái  độ  của  Ngài  cũng  giống  như  tiếp 

nhận  cúng  dường  của  quốc  vương,  không  hề  khác 

nhau. Chúng ta xem thấy Ngài dùng  "tâm bình đẳng" . 

Chư Phật Bồ Tát, ngay đến Khổng Lão Phu Tử, Mạnh 

Phu  Tử,  những  Thánh  Hiền  nhân  này  chúng  ta  xem 

thấy ở  trong "Luận Ngữ", "Mạnh Tử", họ đối với bất 

cứ  một người nào, người không có địa vị hoặc địa vị 

rất  là  thấp  kém,  các  Ngài  đều  là  cúc  cung  chí  kính, 

chắc chắn sẽ không khinh mạn một người nào, tâm của 

các Ngài đều bình đẳng. 

Câu thứ tư là  "tâm chánh giác" . Chánh giác là tràn 

đầy trí tuệ. Phía trước nói “chân thành, thanh tịnh, bình 

đẳng”  là  thể  của  tâm.  “Chân  thành,  thanh  tịnh,  bình 

đẳng” làm thế nào thực tiễn?  Thực tiễn chính là trí tuệ, 

 chính  là  lòng  yêu  thương,  từ  bi,  hai  câu  này  là  thực 

93 



tiễn. Chúng ta thường nói trí tuệ viên mãn, nghệ thuật 

cao độ, đó là lòng yêu thương. Bình đẳng yêu thương 

tất cả chúng sanh, quan tâm tất cả chúng sanh, đây là 

dạy chúng ta dụng tâm. Cái tâm này làm thế nào thực 

tiễn ở ngay trong cuộc sống, trong công việc, trong đối 

nhân  xử  thế  tiếp  vật  thường  ngày?  Phật  chỉ  thị  chúng 

ta, chúng ta đem nó quy nạp thành bốn điểm là:  "Nhìn 

 thấu,  Buông  xả,  Tự  tại,  Tùy  duyên",   đây  là  đời  sống 

của Phật Hoa Nghiêm, đời sống của Phật Bồ Tát. 

Sao gọi là  “nhìn thấu” ?  "Nhìn thấu"  là đối với thế 

xuất  thế  gian  tất  cả  các  pháp  tánh  tướng,  lý  sự,  nhân 

quả, rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, không có 

chút nào nghi hoặc, không có sai lầm. Đây là sự lưu lộ 

của trí tuệ.   

 "Buông xả"   là lưu lộ của từ bi. Buông xả cái gì? 

Không  phải  bảo  bạn  đem  công  tác  buông  bỏ,  vậy  thì 

bạn  sai  rồi.  Không  thể  nói  học  Phật  rồi  thì  nhà  cũng 

không  cần  đến,  sự  nghiệp  cũng  không  cần,  bạn  hoàn 

toàn hiểu sai lời giáo huấn của Phật, vậy thì Phật chân 

thật là bị hàm oan, Phật không hề dạy người như vậy. 

94 



Phật dạy chúng ta phải buông xả tự tư tự lợi, buông xả 

danh vọng lợi dưỡng, buông xả tham-sân-si-mạn, phải 

tích cực vì tất cả chúng sanh phục vụ. Chúng ta ở trong 

xã  hội  này,  không  luận  từ  nơi  một  nghề  nghiệp  nào, 

chúng ta có chức trách của chúng ta, có bổn phận của 

chúng ta; những việc trong chức phận của chúng ta thì 

chúng ta phải tận tâm tận lực đem nó làm cho tốt. Làm 

tốt  là  phục  vụ  đối  với  xã  hội,  không  phải  vì  chính 

mình,  những  việc  gì  của  chính  mình  lơ  là  một  chút 

cũng  không  hề  gì.  Tất  cả  các  công  tác  vì  xã  hội,  vì 

chúng sanh thì chúng ta không thể lơ là. 

Nếu như bạn có cách nghĩ:  "Tôi làm sự việc này là 

 của chính tôi, không có liên quan gì với chúng sanh xã 

 hội, có thể lơ là một chút" . Vậy cũng không được, chư 

Phật Bồ Tát không phải như vậy. Chư Phật Bồ Tát đối 

với  thân  thể  này,  thân  thể  có  phải  vì  chính  mình 

không? Không phải! Thân thể này là công cụ vì tất cả 

chúng sanh phục vụ,  "ta chăm sóc tốt cái thân này là vì 

 tất cả chúng sanh, không phải vì chính mình" . Các vị 

nghĩ  lại  xem,  ý  nghĩa  này  sâu,  khởi  tâm  động  niệm 

95 



từng li từng tí đều vì chúng sanh.  "Vậy thì một mình tôi 

 ở trong phòng, không có người xem thấy, tôi có thể tùy 

 tiện lơ là một chút không?".  Cũng không được. Tại vì 

sao  không  được?  Tuy  người  không  xem  thấy,  nhưng 

quỷ  thần  xem  thấy.  Chúng  ta  làm  ra  tấm  gương  tốt 

tuyệt nhiên không chỉ làm để cho người xem, mà cũng 

làm  cho  quỷ  thần  xem.  Ngay  cả  nhà  Nho  cũng  dạy 

chúng ta như vậy. Nhà Nho nói:   "Quân tử thận độc" . 

Độc là bạn ở một mình, không có người xem thấy cũng 

không được thất lễ, cũng không được xem thường tiểu 

tiết, cũng phải như  "thập mục sở thị, thập thủ sở chỉ", 

cung cung kính kính, làm gì dám khinh mạn? Vào thời 

xưa, người quân tử đi học ở thế gian đều hiểu rõ đạo lý 

này,  đều  có  thể  cẩn  trọng  không  phạm,  cho  nên  đức 

hạnh của họ có thể thành tựu, học vấn có thể thành tựu, 

sự nghiệp có thể thành tựu, không phải không có đạo 

lý. 

Người nay không bằng người xưa, những chỗ nào 

không bằng? Tiếp nhận giáo dục không bằng. Hiện tại, 

loại  khí  tượng  này  chúng  ta  đã  không  còn  xem  thấy, 

96 



nghĩ lại chính mình cũng làm không được.  Tâm bệnh 

rốt  cuộc  phát  ra  từ  chỗ  nào?  Trên  "Kinh  Vô  Lượng 

Thọ", Phật nói cho chúng ta nghe mấy câu:  "Tiên nhân 

 bất  thiện,  bất  thức  đạo  đức,  vô  hữu  ngữ  giả" .  Người 

đời trước của chúng ta đã lơ là giáo dục đối với chúng 

ta. Người đời trước của chúng ta là cha mẹ, sư trưởng, 

trưởng bối, họ không làm ra tấm gương tốt cho chúng 

ta  thấy.  Lời  nói  này  là  Phật  nói,  nghĩ  lại  có  đạo  lý. 

Ngày nay chúng ta làm ra tấm gương còn kém hơn so 

với người đời trước của chúng ta. Việc này đúng như 

câu nói:  "Đời sau không bằng đời trước".  Hình tượng 

của  chính  mình  bị  hỏng  rồi,  người  sau  chúng  ta  một 

đời xem thấy hình tượng này của chúng ta cho rằng là 

bình thường. Tôi đối với việc này vô cùng lo lắng, tôi 

không biết các đồng tu có nghĩ đến tính nghiêm trọng 

của vấn đề này hay không? Chúng ta nhìn xem thế hệ 

tiếp theo, 20 năm sau, 30 năm sau, họ tiếp nối xã hội, 

nếu như tư tưởng ngôn hạnh vẫn không bằng như thời 

đại này của chúng ta, tai nạn của thế giới này sẽ không 

thể tránh khỏi. Nhân của tai nạn này là gì? Nhân là vô 

số nghiệp bất thiện. Nhân thiện quả thiện, nhân ác ắt có 

97 



ác  báo,  Thánh  nhân  thế  xuất  thế  gian  đều  là  dạy  bảo 

chúng ta như vậy. 

Xã  hội  chúng  ta  thông  thường  trong  lòng  mọi 

người nghĩ cái gì? Họ nghĩ là thiện hay là ác? Họ nói 

cái gì? Nói ra là thiện hay là ác? Làm ra cái gì? Chúng 

ta chỉ cần từ nơi ba phương diện này mà quán sát, liền 

sẽ tường tận an nguy kiết hung họa phước  của xã hội 

này. Cho nên, Phật dạy bảo chúng ta phải buông xả tất 

cả bất thiện, tư tưởng bất thiện, kiến giải bất thiện, lời 

nói  bất  thiện,  hành  vi  bất  thiện,  buông  xả  những  thứ 

này, đề khởi cái thiện. 

Thiện ác có tiêu chuẩn hay không? Có! Phật cho 

chúng  ta  một  tiêu  chuẩn  rất  đơn  giản,  đó  là  năm  giới 

mười thiện. Đạo gia cũng đã làm cho chúng ta một tiêu 

chuẩn  là  “Cảm  Ứng  Thiên”,  “Văn  Xương  Đế  Quân 

Âm Trắc Văn”. Đây là tiêu chuẩn của thiện ác mà Đại 

Sư  Ấn  Quang  vào  cuối  đời  nhà  Thanh  cực  lực  đề 

xướng. Chúng ta lấy tiêu chuẩn này để quán sát xã hội 

hiện tại, xem qua trong và ngoài nước, mỗi một quốc 

gia khu vực. Trên thế giới có một số các nhà tôn giáo 

98 



nói ra ngày cùng của thế giới, chúng ta liền hiểu rõ, rốt 

cuộc có ngày cùng của thế giới hay không? Ngày cùng 

của thế giới có thể tránh khỏi hay không? Chúng ta vừa 

nhìn liền hiểu rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. 

Cho nên buông xả tất cả bất thiện, đề khởi tất cả thiện 

pháp,  đây  là  Phật  Bồ  Tát.  Phật  pháp  không  tiêu  cực, 

Phật  pháp  là  thật  tích  cực.  Phật  pháp  không  lạc  hậu, 

Phật pháp vĩnh viễn đang tinh tấn. Nếu chúng ta có thể 

tuân thủ giáo huấn của Phật, buông bỏ thành kiến của 

chính chúng ta, tiếp nhận giáo huấn của Phật Bồ Tát, y 

giáo  phụng  hành,  đời  sống  của  chúng  ta  liền  có  thể 

được đại  "tự tại" . Làm thế nào có thể trải qua đời sống 

chân thật tự tại? Phật dạy cho chúng ta, ở thế gian phải 

hiểu  được   "tùy  duyên".   Tùy  duyên  mà  không  phan 

duyên, chúng ta liền được tự tại. 

Câu sau cùng tôi thêm vào hai chữ   "Niệm  Phật" . 

Đây đều là Phật dạy cho chúng ta. Nếu như không biết 

được  niệm  Phật  cầu  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc để thân cận A Di Đà Phật Thế Tôn, chúng ta cho 

dù có thành tựu thì cũng không viên mãn. Phật đã nói 

99 



như vậy. Bạn ngay đời này có năng lực, có tu trì, bạn 

có thể siêu việt sáu cõi, siêu việt mười pháp giới, sanh 

đến  Pháp  Giới  Nhất  Chân.  Vừa  đến  Pháp  Giới  Nhất 

Chân thì bạn là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát. Trong giáo 

nghĩa  của  "Hoa  Nghiêm"  nói,  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  muốn 

viên  mãn  thành  Phật  thì  cần  phải  mất  ba  A  Tăng  Kỳ 

kiếp tu hành ở Thế giới Hoa Tạng. Thời gian này thật 

quá  dài.  Cho  nên,  trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  chúng  ta 

xem  thấy  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  của  Thế  giới  Hoa  Tạng, 

Văn Thù, Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc.  Vì  sao  vậy?  Ở  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thành  tựu  nhanh,  ở  Thế  giới  Hoa 

Tạng muốn tu thành Phật quả cần phải ba A Tăng Kỳ 

kiếp. Đến Thế giới Cực Lạc tu hành như những Pháp 

Thân  Đại  Sĩ  này,  những  Bồ  Tát  Viên  Giáo  Sơ  Trụ, 

Tông môn thường nói  "phá một phẩm vô minh, chứng 

 một phần pháp thân" , những người này sanh đến Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc không cần ba ngày thì thành 

tựu  rồi.  Qua  đó  bạn  mới  hiểu  tường  tận  vì  sao  Văn 

Thù,  Phổ  Hiền  muốn  đi.  Cho  nên,  Tây  Phương  Cực 

Lạc  nhận  được  mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư  Phật 

100 



Như Lai tán thán. Thích Ca Mâu Ni Phật ở trên "Kinh 

Vô Lượng Thọ" làm đại biểu cho chư Phật, tán thán A 

Di  Đà  Phật  là  "  quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương" . Ngày nay chúng ta đọc lại mấy câu Kinh văn : 

"  Sanh ngã quốc giả, thiện căn vô lượng" , nếu chúng ta 

không tu tích thiện căn thì làm sao được? 

Thế nào là thiện căn? 

Chúng  ta  tổng  kết  giáo  huấn  một  đời  của  Thế 

Tôn, mười câu hai mươi chữ này là thiện căn:  "Chân 

 Thành,  Thanh  Tịnh,  Bình  Đẳng,  Chánh  Giác,  Từ 

 Bi",  "Nhìn  Thấu,  Buông  Bỏ,  Tự  Tại,  Tùy  Duyên, 

 Niệm Phật".  Đây là vô lượng vô biên thiện căn. Nếu 

chúng  ta  không  nỗ  lực  tu  học  thì  không  được.  Trên 

“Kinh Di Đà” nói được rất rõ ràng,  "đâu phải thiện căn 

 phước đức nhân duyên ít mà được sanh về nước kia" . 

Cho  nên  nhất  định  không  thể  nói  tôi  mỗi  ngày  niệm 

Phật,  một  ngày  niệm  mười  vạn  danh  Phật  hiệu  thì  có 

thể  vãng  sanh.  Chưa  chắc,  không  có  thiện  căn  không 

được. Ngày ngày niệm Phật, một ngày bạn niệm mười 

vạn danh Phật hiệu thì không tệ, nếu như bạn sanh đến 

101 



Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  bạn  không  có  thiện 

căn,  nhìn  thấy  người  này  không  vừa  mắt,  người  kia 

không  bằng  lòng,  ngày  ngày  cãi  nhau  với  người,  vậy 

làm sao được chứ, có phải vậy không? Chúng ta ở trên 

Kinh xem thấy, Thế Tôn nói cho chúng ta nghe rất rõ 

ràng, Thế giới Tây Phương là  "chư thượng thiện nhân 

 câu  hội  nhất  xứ" ,  vậy  thử  hỏi  chính  mình  có  phải  là 

thượng  thiện  hay  không?  Nếu  bạn  không  phải  là 

thượng thiện, đến nơi đó ngày ngày chau mày nhíu mặt 

với người, chẳng phải làm cho Thế giới Cực Lạc đảo 

lộn hay sao? Thế là chúng ta liền nghĩ đến, nếu chúng 

ta muốn vãng sanh, mức độ thấp nhất là phải làm đến 

tiêu chuẩn của cư sĩ  Hứa Triết, cả  đời không hề khởi 

tức giận thì mới được. Ngày trước bạn chưa học Phật 

thường  hay  nổi  tức  giận,  bắt  đầu  từ  ngày  nay  không 

nên khởi tức giận nữa, mãi đến khi bạn vãng sanh cũng 

không  khởi  tức  giận,  bạn  mới  có  thể  chân  thật  vãng 

sanh. Nếu chân thật muốn thấy A Di Đà Phật, mà bạn 

thường hay nổi tức giận, hay nói cách khác, bạn ngay 

đời này không có cơ hội thấy được A Di Đà Phật. Bạn 

đợi  đời  sau,  kiếp  sau,  đến  đời  nào  kiếp  nào  bạn 

102 



không khởi tức giận, không oán hận một người nào, 

không oán ghét một việc nào thì bạn niệm A Di Đà 

Phật mới có tư cách đi đến Thế giới Cực Lạc. 

Sự việc này khó, quá khó, nhưng tôi nói với bạn là 

không  khó.  Vì  sao  vậy?  Cầu  người  thì  khó,  nhưng  sự 

việc  này  là  cầu  chính  mình,  không  cầu  người  khác.  

Bạn phải có trí tuệ. Khi nổi tức giận là chỉ có hại, là hại 

chính  mình,  còn  hại  người  khác,  là  việc  vô  bổ,  đáng 

nên buông xả, bạn nhất định phải buông xả. Đáng nên 

đề khởi thì phải nên đề khởi. Thiện căn mà trong Kinh 

luận đã nói : Vô tham, vô sân, vô si, đây gọi là ba thiện 

căn. Lời tôi nói tuy là không như nhau, nhưng ý nghĩa 

có  thể  quán  thông.  Cho  nên  người  học  Phật,  sáu  căn 

tiếp  xúc  cảnh  giới  bên  ngoài,  mắt  thấy  sắc,  tai  nghe 

tiếng, ý niệm vừa khởi phải mau niệm  "A Di Đà Phật"  

làm  cho  ý  niệm  này  bị  đè  xuống.  Nếu  muốn  chính 

mình  công  phu  có  lực,  không  gì  khác  hơn,  nhất  định 

phải  đem  tự  tư  tự  lợi  buông  xả.  Bạn  khởi  tâm  động 

niệm nghĩ đến lợi ích của chính mình, thì xin nói với 

bạn là ngay đời này bạn không thể vãng sanh. Tôi nói 

103 



với mọi người lời nói này là lời chân thật, không phải 

là giả. Chân thật muốn vãng sanh, muốn thành tựu, bạn 

phải từ ngay chỗ này đem ý niệm chuyển đổi lại, khởi 

tâm động niệm nghĩ đến  hạnh phúc của đại chúng xã 

hội, không nghĩ chính mình. 

Chúng  ta  phải  học  chư  Phật  Bồ  Tát,  xả  mình  vì 

người, ngay trong  mỗi niệm đều vì  tất cả chúng sanh 

mà phục vụ. Hạng mục phục vụ là gì? Tôi muốn đưa ra 

đề  mục  này  để  khảo  bạn,  bạn  có  thể  đáp  được  hay 

không?  Phật  dạy  chúng  ta  vì  tất  cả  chúng  sanh,  hạng 

mục phục vụ là những thứ nào? Sáu Ba La Mật của Bồ 

Tát là sáu hạng mục. 

SÁU BA LA MẬT 

   Thứ nhất là "Bố thí Ba La Mật" 

Chúng ta có làm đến được hay chưa? 

Trong bố thí có ba loại lớn. 

104 



- 

Thứ nhất là  "bố thí tài" . Chúng ta có tài lực, 

có  bằng  lòng  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  hay 

không? Tài lực có nội tài, có ngoại tài. Ngoại tài là vật 

ngoài thân, xem thấy người ta có kém khuyết, chúng ta 

có bằng lòng giúp đỡ họ hay không? Hoan hỉ, rất vui 

vẻ  mà giúp đỡ họ. Nội tài là thể lực, ngày nay gọi là 

làm công quả. Họ cần người chăm sóc, cần người phục 

vụ, chúng ta dùng lao lực của chúng ta vì họ phục vụ, 

đây gọi là  “tài bố thí” . 

- 

Thứ hai là  "bố thí pháp" , tức là ảnh hưởng họ, 

dạy  bảo  họ.  Phật  nói  cho  chúng  ta  pháp  bố  thí  có  ba 

mục  tiêu.  Thứ  nhất  là   "chuyển  ác  thành  thiện" .  Họ 

không  hiểu,  chúng  ta  phải  biểu  diễn,  phải  làm  ra  cho 

họ xem. Bố thí pháp không chỉ là dạy họ bằng lời nói, 

mà thân thể phải làm ra tấm gương để họ xem, để họ 

sau  khi  xem  thấy  rồi  sẽ  giác  ngộ,  giúp  họ  chuyển  ác 

thành thiện, chuyển mê thành ngộ, chuyển phàm thành 

Thánh. Chúng ta có làm ra pháp bố thí hay không? 

- 

Thứ ba là  "vô úy bố thí" . Vô úy bố thí là khi 

chúng  sanh  gặp  phải  nguy  nan,  khi  gặp  khủng  bố, 

105 



chúng ta đến an ủi họ, đến bảo hộ họ, giải trừ khủng bố 

nguy  nan  của  họ.  Đây  là  thuộc  về  vô  úy  bố  thí.  Phật 

dạy chúng ta hạng mục thứ nhất, chúng ta có thực tiễn 

được hay không? Đây gọi là hành thiện. Chỉ vì chúng 

sanh, ta sống ở thế gian này chính là vì tất cả chúng 

sanh phục vụ, quyết không phải vì chính mình. 

 "Vô  ngã,  vô  tư" ,  tôi  thường  hay  đọc  hai  câu  nói 

này.  Hôm  nay  có  một  đồng  tu  tặng  cho  tôi  một  ấn 

chương   "vô tư vô ngã" , đây chân thật là có cảm ứng. 

Tôi đã xem rồi, nó được khắc cũng đẹp. Chúng ta phải 

chuyển từ ngay chỗ này, chuyển mê thành ngộ, chuyển 

phàm thành Thánh, chính từ ngay chỗ này mà chuyển. 

Chúng sanh ngay trong mỗi niệm mong cầu danh vọng 

lợi dưỡng, năm dục sáu trần, đây là ác. Chúng ta làm 

thế  nào  giúp  đỡ  họ  đoạn  ác?  Chúng  ta  chính  mình 

trước tiên ly khai nó. Các người cần, bạn xem tôi đều 

không  cần;  các  người  cầu,  tôi  đều  không  cầu.  Người 

thế gian mong cầu giàu sang, mong cầu danh lợi. Bạn 

xem, Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện, Ngài xuất thân từ 

vương tử, nếu Ngài không xuất gia thì có thể kế thừa 

106 



vương vị, nhưng Ngài xả bỏ đi. Người thế gian mong 

cầu  vinh  hoa  phú  quý,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hoàn 

toàn có được nhưng thảy đều xả được sạch trơn, làm ra 

tấm gương để cho các vị xem. Vì sao vậy? Cái thứ đó 

là  giả,  không  phải  là  thật.  Bạn  bình  lặng  mà  tư  duy, 

bạn mong cầu thứ này, hưởng thụ những thứ này đó là 

bạn tạo nghiệp. Bạn tạo ra là thiện nghiệp cũng chẳng 

qua là quả báo của ba đường thiện, tạo ra ác nghiệp thì 

càng  đáng  sợ.  Tóm  lại  mà  nói,  bạn  không  thể  thoát 

khỏi sáu cõi luân hồi. Thích Ca Mâu Ni Phật dạy cho 

chúng ta làm thế nào thoát khỏi sáu cõi luân hồi. Bạn 

đem những thứ này buông xả, xả bỏ hết. Danh vọng lợi 

dưỡng, Thích Ca Mâu Ni Phật không tiêm nhiễm chút 

nào, ăn uống đi đứng được đại tự tại, người khác cúng 

dường cái gì thì ăn thứ đó, không có phân biệt, không 

có chấp trước, không có chọn lựa, cho nên Ngài được 

gọi là Phật. Ngài là thị hiện cho chúng ta xem, dạy cho 

chúng ta. 

Tôi năm xưa đọc bài phát thệ quy y, đọc đến câu: 

 "Quy y Phật, nhị túc tôn" , tôi thường hay hoài nghi, tôi 

107 



nghĩ không thông.  "Nhị túc tôn" , chữ  “nhị”  này là trí 

tuệ và phước báo. Trí tuệ của  Ngài  không có vấn đề, 

tôi tin tưởng, vì sao vậy? Nếu như không phải trí tuệ 

viên mãn, làm sao Ngài có thể nói ra một bộ “Đại Tạng 

Kinh”? Người thế gian chúng ta không thể nói ra được, 

không cần nói nhiều đến như vậy, chúng ta nói ra một 

bộ cũng không nói ra được. Ngài có trí tuệ, không có 

vấn  đề  gì,  nhưng  phước  báo  thì  có  vấn  đề.  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật  ngày  ngày  đi  xin  ăn,  vậy  thì  làm  gì  có 

phước  báo?  Đến  sau  này,  từ  từ  thâm  nhập  vào  Kinh 

tạng mới hoát nhiên đại ngộ, tôi mới thừa nhận Thích 

Ca Mâu Ni Phật đại phú đại quý. Cái gì gọi là đại phú? 

Đời sống vật chất không thiếu kém chính là đại phú, hà 

tất phải tích chứa thành một đống to, không cần thiết. 

Ngài không thiếu kém. Đại quý là gì? Ngài tuyệt nhiên 

không  có  địa  vị,  Ngài  cũng  không  có  bảo  tiêu,  Ngài 

nhận được tôn kính của tất cả chúng sanh, tất cả chúng 

sanh đều bằng lòng nghe theo lời giáo huấn của Ngài, 

đó  là  đại  quý.  Đế  vương  không  làm  được,  người  ta 

chưa chắc tâm phục khẩu phục đối với đế vương, thế 

nhưng tất cả chúng sanh đối với Thích Ca Mâu Ni Phật 

108 



Ngài  chân  thật  là  tâm  phục  khẩu  phục,  cho  nên  tôi  ở 

ngay chỗ này thấy ra được nhà Phật là phú quý, không 

phải người thế gian có thể so sánh được. Thành tựu của 

Ngài chính là thành thục vô lượng thiện căn, cảm ứng 

vô lượng thiện căn. Chúng ta không tu làm sao được? 

Có rất nhiều đồng tu hỏi tôi,  cái  "thiện"  này phải 

tu  từ  chỗ  nào?  Tôi  không  biết  là  đã  giảng  qua  bao 

nhiêu  lần  rồi,  buông  xả  tự  tư  tự  lợi,  vì  tất  cả  chúng 

sanh phục vụ. Tiêu chuẩn chính là “Thập Thiện Nghiệp 

Đạo Kinh” mà Phật đã giảng cho chúng ta nghe, đó là 

“không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không 

 vọng  ngữ,  không  hai  lời,  không  ác  khẩu,  không  thêu 

 dệt,  không  tham,  không  sân,  không  si” ,  thực  tiễn  ở 

trong  bố  thí.  "Bố  thí"   phải  ghi  nhớ  chính  là  vì  tất  cả 

chúng  sanh  phục  vụ,  phải  thực  hiện  ở  ngay  chỗ  này. 

Con người này gọi là chân thật tu hành. Con người này 

gọi là hành Bồ Tát đạo, Bồ Tát hành trì. 

   Thứ hai là "Trì giới Ba La Mật". 

109 



Trì giới là gì? Ý nghĩa của trì giới ở trong Lục Độ 

và trì giới thông thường không giống nhau. Lục Độ là 

nghĩa rộng, không phải nghĩa hẹp. Trì giới nghĩa rộng 

chính là thủ pháp. Thế Tôn giáo giới đối với chúng ta, 

chúng ta phải tuân thủ. Pháp luật hiến chương của quốc 

gia, chúng ta phải tuân thủ. Phong tục tập quán ở nơi 

đây, đạo đức lễ tục, chúng ta đều phải tuân thủ. Những 

việc này thảy đều ở ngay trong phạm vi trì giới. Chúng 

ta  vì  người  khác  phục  vụ,  phải  hiểu  quy  củ,  phải  thủ 

pháp, không thể nói tôi vì anh phục vụ thì có thể lơ là 

một chút, vậy thì không được. Trong thủ pháp có một 

nguyên tắc căn bản là kính người, kính việc, kính vật. 

Mười nguyện Phổ Hiền, điều thứ nhất là "Lễ Kính Chư 

Phật". Nếu như bạn không có tâm cung kính đối với tất 

cả người sự vật, bạn tuân thủ cái pháp đó là giả không 

phải là thật, bạn có ý đồ  khác, không phải ý tốt. Cho 

nên,  nội  tâm  phải  chân  thành  cung  kính  thì  tự  nhiên 

phù hợp pháp độ. Thủ pháp là việc tốt bậc nhất của thế 

gian.  Người  khác  tuyệt  nhiên  không  tường  tận  thì 

chúng ta giới thiệu cho họ. Khi họ không thể tiếp nhận, 

bạn phải hiểu được là vào lúc này, chúng ta không nên 

110 



tặng  lễ,  không  nên  tặng  sai,  người  ta  khởi  lên  nghi 

hoặc, khởi lên hiểu lầm. Bạn nhất định phải hiểu được 

thời tiết nhân duyên. 

   Thứ ba là "Nhẫn nhục Ba La Mật" 

Nhẫn nhục là gì? Lòng nhẫn nại. Chư Phật Bồ Tát 

đều có lòng nhẫn nại. Chúng sanh ngay đời này không 

thể độ, không nên gấp, đợi đến đời sau sẽ độ họ. Nếu 

đời  sau  vẫn  không  thể  độ  họ  thì  mười  đời,  một  ngàn 

đời, mười ngàn đời sau nữa. Phật rất có lòng nhẫn nại, 

không khẩn trương, không giống như tâm trạng chúng 

sanh, chúng ta thì vội vàng hấp tấp. Không thể lập tức 

đem chúng sanh đều độ thành Phật. Làm gì có đạo lý 

này? Vậy thì không thông. Bạn phải học lòng nhẫn nại 

của chư Phật Bồ Tát, không vội vàng chút nào, chờ đợi 

thời tiết nhân duyên. Nếu nhân duyên chưa chín muồi, 

thì  bạn  hãy  hoàn  thiện  chính  mình.  Khi  nhân  duyên 

chín muồi rồi, vì tất cả chúng sanh phục vụ, thời gian 

chắc chắn không trống qua. Hoàn thiện chính mình là 

chuẩn bị tương lai phục vụ càng viên mãn hơn. Do đây 

có  thể  biết,  "độc  thiện  kỳ  thân"   vẫn  là  vì   "kiêm  thiện 

111 



 thiên hạ" , tuyệt nhiên không có lúc nào quên đi chúng 

sanh. Mỗi niệm vì chúng sanh mà phục vụ, đây là thiện 

căn chân thật. 

   Thứ tư là "Tinh tấn Ba La Mật" 

Tinh tấn, dùng lời hiện tại mà nói là  "ngày mới lại 

 mới" ,  ngày  ngày  cầu  tiến  bộ,  tuyệt  đối  không  phải  là 

thường thường qua ngày. Họ ngày ngày đang cầu tiến 

bộ, không luận ở trí tuệ phải có tiến bộ, đức hạnh phải 

có  tiến  bộ,  mà  giúp  đỡ  chúng  sanh,  kỹ  xảo  phục  vụ 

cũng phải có tiến bộ. 

   Thứ năm là "Thiền định Ba La Mật" 

Thiền định là gì? Thiền định không phải bảo bạn 

mỗi ngày xếp bằng quay mặt vô vách, thiền định đó có 

ích  gì  chứ?  Thiền  định  là  chỉ  ta  có  chủ  tể,  không  dễ 

dàng bị ngoại cảnh bên ngoài dao động, đó gọi là thiền 

định.  Sáu  căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần  có  thể 

như  như  bất  động.  Chúng  ta  trong  lúc  giảng  giải  đã 

nói,  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân 

112 



biệt, không chấp trước, đây là thiền định. Nếu dễ dàng 

bị  mấy  câu  nói  của  người  ta  làm  dao  động,  thì  bạn 

hoàn  toàn  không  có  sức  định.  Không  có  sức  định  thì 

bạn rất khó thành tựu. 

Vừa  rồi  ở  phòng  ăn  lầu  hai,  một  số  đồng  tu  đến 

nói  với  tôi,  mọi  người  thọ  trì  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ" 

(bổn hội tập mà chúng ta đang giảng), Đài Loan ngày 

nay  có  không  ít  người  phản  đối  bổn  hội  tập  này,  sau 

khi họ nghe rồi thì trong lòng có nghi hoặc. Đây là nói 

rõ  điều  gì?  Bạn  không  có  sức  định.  Nếu  như  chính 

mình có sức định, người toàn thế giới phản đối, ta vẫn 

là y giáo phụng hành, như vậy ta sẽ có thành tựu. Nếu 

không  có  sức  định  thì  làm  gì  có  thể  có  thành  tựu? 

Không  những   "nhất  tâm"   bạn  không  đạt  được,  mà 

 "công phu thành khối"  cũng không thể làm được. 

   Sau cùng là "Trí tuệ Ba La Mật" 

Trí tuệ là đối với tất cả sự lý, tánh tướng, nhân quả 

rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, tất cả thế xuất 

thế gian pháp thông đạt, đây là trí tuệ. 

113 



Phật  dạy  cho  chúng  ta  sáu  điều  này,  chúng  ta  có 

thể dùng ở trong đời sống, có thể dùng ở nơi công việc. 

Bạn có thể vận dụng ở trong công việc, thực tiễn vào 

trong đời sống, thực tiễn vào trong công việc, thực tiễn 

ngay  trong  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật,  đó  là  bạn  đang 

hành Bồ Tát đạo. Hành Bồ Tát đạo là gì? Đời sống của 

bạn  trải  qua  là  đời  sống  của  Bồ  Tát,  không  phải  đời 

sống  của  phàm  phu.  Người  trải  qua  đời  sống  của  Bồ 

Tát,  các  vị  thử  nghĩ  xem,  có  phải  đã  siêu  phàm  nhập 

Thánh rồi không? Đạt đến cảnh giới giáo học cao nhất 

của  Thế  Tôn,  siêu  phàm  nhập  Thánh,  đây  mới  gọi  là 

chân thật học Phật. Tu học Phật pháp như vậy mới có 

hữu dụng. Nếu như không thể thực tiễn, thì Phật pháp 

đã  học  không  ít  năm  rồi,  một  điều  cũng  không  dùng 

được, đó chỉ là học suông. Bạn vẫn là tùy thuận phiền 

não, mỗi ngày vẫn là ưu sầu, vẫn là buồn lo, đối người 

đối việc vẫn có rất nhiều chướng ngại, như vậy không 

chỉ  nói  học  Phật  công  phu  không  có  lực,  câu  nói 

“không có lực” này vẫn không thể nói đến, đơn giản là 

bạn vẫn chưa vào cửa, con đường vào cửa Phật của bạn 

vẫn chưa tìm ra. Nói công phu không có lực, đó là rất 

114 



xem  trọng  đối  với  bạn,  ngay  con  đường  để  vào  cửa 

Phật cũng chưa tìm ra. Kinh giáo mỗi câu mỗi chữ hàm 

chứa vô lượng nghĩa, chúng ta phải có thể thể hội. Các 

đồng tu tu học, đương nhiên cũng khó trách các vị, vì 

thời gian huân tập của các vị đối với Phật pháp quá ít, 

các vị dụng tâm sai. Tâm dùng sai rồi chính là tự tư tự 

lợi. Đã dùng sai tâm, làm thế nào huân tập cũng không 

thể  huân  tập được.  Các  vị  hàng ngày  huân  tập  những 

gì? Nhận phiền não huân tập, mỗi ngày tiếp nhận huân 

tập là huân tập tham-sân-si-mạn, huân tập năm dục sáu 

trần, huân tập danh vọng lợi dưỡng, vậy thì còn gì để 

nói không? Thật không còn gì để nói! 

****************** 

(VCD 156) 

6Chúng ta học Phật, nói  một câu thật dễ hiểu, đó 

chính  là  học  làm  người,  học  làm  người  tốt,  học  làm 



6 Bắt đầu đĩa 156 

115 



một người chánh.  Phật là người hoàn  mỹ trong tất cả 

mọi người, không tìm được chút kém khuyết nào, nên 

được gọi là Phật. 

Phật là tấm gương cho chúng ta, Phật là điển hình 

cho  chúng  ta,  chúng  ta  học  tập  với  Ngài  thì  phải  học 

được giống như Ngài vậy. Ngay trong chư Phật, nhất là 

A Di Đà Phật, chúng ta thấy bốn mươi tám nguyện của 

A Di Đà Phật, mỗi nguyện đều là vì chúng sanh phục 

vụ,  không  có  nguyện  nào  nói  có  lợi  ích  cho  chính 

mình.  Bốn  mươi  tám  nguyện  này,  các  bạn  tỉ  mỉ  mà 

xem, có nguyện nào  mà A Di Đà Phật vì tự lợi, A Di 

Đà  Phật  đối  với  chính  mình  có  được  chỗ  tốt  không? 

Không tìm ra được điều nào! Chúng ta phải học ở chỗ 

này. Vì sao chư Phật Bồ Tát các Ngài không vì chính 

mình,  mà  các  Ngài  vì  chúng  sanh?  Người  tương  đối 

tường tận đối với Kinh giáo thì có thể trả lời được. Tuy 

là trả lời được, nhưng nếu bạn không làm được thì vẫn 

là uổng phí. 

Phật  nói  với  chúng  ta,  pháp  giới  vốn  dĩ  là  nhất 

chân, sáu cõi mười pháp giới là giả, không phải là thật. 

116 



"Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã"  (mọi  người  đọc  rất  quen 

thuộc) sau cùng tổng kết ở trên một bài kệ:  "Tất cả hữu 

 vi  pháp,  như  mộng  huyễn  bào  ảnh,  như  lộ  diệc  như 

 điện".   Ý  nghĩa  của  câu  nói  này  là  gì?  Là  nói  sáu  cõi 

mười pháp giới, hình tướng của sáu cõi mười pháp giới 

là   "mộng  huyễn  bào  ảnh",   tồn  tại  của  sáu  cõi  mười 

pháp giới là  "như lộ diệc như điện".  Ngày nay chúng ta 

rất bất hạnh, đã rơi vào trong đây. Vì sao chúng ta rơi 

vào trong đây vậy? Phật nói, bạn có vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước nên biến hiện ra cảnh giới này. Trong 

chấp trước, nghiêm trọng nhất là chấp trước  "ta",  cho 

nên  chỉ  cần  bạn  chấp  trước  có  ta,  từ  ngay  nơi  ta  này 

liền sanh ra tự tư tự lợi nghiêm trọng, vậy thì xong rồi, 

bạn đừng nghĩ sẽ ra khỏi sáu cõi. Sáu cõi liền do đây 

mà ra. Nếu như không có  "ta",  xin nói với các bạn, sáu 

cõi  cũng  sẽ  không  còn.  Phật  vì  sao  không  có  tự  tư  tự 

lợi? Dùng phương pháp này để đánh tan sáu cõi. Có ta 

thì có sáu cõi, thì có ba đường; không có ta thì không 

những không có ba đường, mà sáu cõi cũng không còn. 

Đây là chánh lý. Tuy chấp trước không còn, nhưng họ 

117 



vẫn còn phân biệt, cho nên tuy là sáu cõi không còn, họ 

vẫn còn pháp giới bốn Thánh. 

Hôm nào bạn đối với thế xuất thế gian pháp, ngay 

đến  ý  niệm  phân  biệt  cũng  không  còn  thì  mười  pháp 

giới liền không còn. Cho nên các bạn đồng tu phải ghi 

nhớ, các bạn hiện tại học giáo mà vẫn còn chấp trước 

quyển  này  là  đúng,  quyển  kia  là  không  đúng,  bạn  có 

chấp trước, bạn có phân biệt thì bạn vĩnh viễn ở trong 

sáu cõi làm pháp sư, bạn không thể ra khỏi sáu cõi luân 

hồi, bạn không thể khai mở trí tuệ. Nếu bạn chân thật 

khai  trí  tuệ,  đối  với  tất  cả  Kinh  giáo,  bạn  sẽ  có  cách 

nhìn thế nào vậy? Trên "Kinh Kim Cang", Phật đã nói:  

 "Chư pháp bình đẳng, vô hữu cao hạ".  Lại nói với bạn, 

chúng ta lấy "Kinh Vô Lượng Thọ" để nói, nguyên bổn 

dịch,  bổn  hội  tập  và  bổn  tiết  hiệu,  các  pháp  trong  đó 

đều bình đẳng, không có cao thấp. Đây là đối với bổn 

Kinh này của chúng ta mà nói. Lại triển khai ra tất cả 

Kinh mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói, ngày nay nói 

cho dù là Hiển tông, Mật tông, Tông môn, Giáo hạ thì 

cũng là pháp pháp bình đẳng, không có cao thấp. Cho 

118 



nên chúng ta đối với điển tích của bất cứ giáo phái nào, 

chúng ta cũng đồng tôn kính. Nếu  như chúng ta khởi 

lên ý niệm cao thấp thì chúng ta sai rồi. Đại Sư Ngẫu 

Ích nói rất hay:  "Cảnh duyên không tốt xấu, tốt xấu ở 

 tâm ta".  Cảnh giới bên ngoài không có lỗi lầm, chúng 

ta khởi tâm động niệm chính là lỗi lầm. Không chỉ là 

trong Phật giáo, mà bao gồm tất cả các tông phái cũng 

không  có  cao  thấp.  Chúng  ta  mở  rộng  ra,  hiện  tại  ở 

Singapore, chúng ta tiếp xúc với chín tôn giáo, bất cứ 

điển tích của tôn giáo nào, ta vừa mở ra cũng là   "các 

 pháp  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp".   Các  bạn  có  thể 

tin  tưởng  hay  không?  Ngày  nay  tôi  đọc  "Kinh  Ko-

Ran",  đọc  "Tân  Cựu  Ước",  tôi  đều  sẽ  vãng  sanh  đến 

Thế  giới Cực  Lạc, còn các bạn thì không có bản lĩnh 

này. Vì sao các bạn không có bản lĩnh này? Các bạn có 

tâm phân biệt, có tâm chấp trước. Tôi có cái bản lĩnh 

này,  "Tân  Cựu  Ước"  vừa  mở  ra  thì  ra  chính  là  "Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh",  "Kinh  Ko-

Ran" vừa mở ra thì chính là "Kinh A Di Đà". Bạn có 

phân  biệt,  tôi  không  có phân biệt;  bạn  có  chấp  trước, 

tôi  không  có  chấp  trước.  Hư  không  pháp  giới  tất  cả 

119 




chúng  sanh  cùng  đồng  một  tự  tánh  biến  hiện  ra,  cho 

nên  chúng  ta  thường  nói   "cùng  đồng  một  thể  sinh 

 mạng".  Nói lời này thì mọi người tương đối dễ hiểu, dễ 

dàng  thể  hội,  còn  nói  với  bạn  lời  thật  thì  bạn  không 

hiểu. Lời thật là gì vậy? Tận hư không khắp pháp giới 

tất  cả  chúng  sanh  là  chính  mình!  Tôi  nói  lời  nói  này 

các bạn không hiểu. 

Vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ  là  chân  thật  vì  ta 

phục  vụ,  vì  chính  mình  phục  vụ.  Ai  biết  được?  Chư 

Phật Như Lai biết được, Pháp Thân Đại Sĩ biết được. 

Đây  là  trí  tuệ  chân  thật.  Phật  pháp  là  viên  mãn,  giáo 

học là viên mãn. Các bạn học tập không ngừng hướng 

lên trên cao thì dần dần có thể khế nhập vào cảnh giới 

này. Vào cảnh giới này mới được đại tự tại, vào cảnh 

giới này mới thật tùy duyên. Các bạn hiện tại không tự 

tại,  các  bạn  hiện  tại  không  cách  gì  tùy  duyên.  Vào 

được  cảnh  giới  này  thì  tự  tại,  thì  tùy  duyên,  mới  biết 

được Phật dạy cho chúng ta những gì. 

Trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  nói:   "Tình  dữ  vô  tình 

 đồng viên chủng trí" . Tôi nghĩ mỗi vị đồng tu đều ghi 

120 



nhớ hết câu nói này, nhưng ý nghĩa là gì thì không biết. 

Hơn nữa, câu nói này tỉ mỉ nghĩ lại thì nghi hoặc trùng 

trùng,  đích  xác  ý  nghĩa  của  câu  nói  này  quá  sâu  quá 

rộng.  "Tình"   là  chúng  sanh  hữu  tình.  "Vô  tình"   là 

chúng ta ngày nay nói thực vật cùng khoáng vật; dùng 

cách  nói  của  người  hiện  tại,  hữu  tình  là  động  vật,  vô 

tình là thực vật và khoáng vật.  "Đồng viên chủng trí" , 

ý  nghĩa  của  viên  chủng  trí  là  gì?  Thành  Phật.  Thành 

Phật gì vậy? Một vị Phật. Bạn có thể hiểu hay không? 

Càng nói càng mê hoặc! Đồng thành một vị Phật. Một 

vị  Phật  này,  ở  trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  gọi  là  pháp 

thân Phật, đồng thành một pháp thân Phật. Trên Kinh 

nói:   "Mười  phương  ba  đời  chư  Phật  cùng  đồng  một 

 pháp thân",  cho nên pháp thân Phật là một vị Phật, là 

Phật  thật,  thuần  chân  không  vọng.  Báo  thân  Phật  là 

viên mãn trí tuệ. Ứng hóa thân Phật, dùng lời hiện đại 

mà nói chính là kỹ thuật cao độ, được đại tự tại. Thực 

tiễn mới có thọ dụng, không thực tiễn thì bạn không có 

được  thọ  dụng.  Giáo  huấn  trong  Kinh  từng  câu  từng 

chữ,  bạn  thật không  cần  nhiều,  có  thể  được  mấy  câu, 

ngay  đời  này  thọ  dụng  vô  cùng,  mang  đến  cho  bạn 

121 



hạnh  phúc  vô  tận.  Nếu  bạn  không  biết  thì  không  còn 

cách nào. Mọi người phải ghi nhớ, Phật dạy chúng ta 

học làm người, học làm người tốt, học làm người hoàn 

mỹ, người không có kém khuyết. Bạn nắm lấy phương 

hướng này, nắm lấy mục tiêu này, bạn liền chân thật ở 

trong Phật pháp học được, hơn nữa lợi ích rất là hiện 

thực. 

Tất  cả  chúng  sanh,  có  ai  mà  sáu  căn  không  tiếp 

xúc  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài?  Mắt  thấy  sắc,  tai 

nghe tiếng, phàm phu chúng ta, phàm phu sáu cõi sáu 

căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần thì sanh phiền não: 

Thuận cảnh sanh tham ái; nghịch cảnh sanh chán ghét, 

sanh  sân  hận.  Đây  chính  là  mê  hoặc,  chính  là  tạo 

nghiệp. Đây chính là bạn dụng tâm sai rồi, bạn không 

phải là một người hoàn mỹ. Chư Phật Bồ Tát cũng là 

sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài,  nhưng 

các  Ngài  sanh  trí  tuệ,  các  Ngài  được  tự  tại,  các  Ngài 

thành tựu vô lượng công đức. Vì sao có khác biệt lớn 

đến như vậy, chúng ta có nghĩ qua hay không? Luôn ở 

dụng  tâm  không  đồng.  Sự  dụng  tâm  này  chính  là 

122 



 "gốc" . Tâm của tất cả phàm phu chúng ta là bất thiện, 

chư Phật Bồ Tát là thiện, chúng ta không biết dùng tâm 

thiện, cội gốc chính ngay chỗ này. Hiện thực nhất, nói 

đến giao tế giữa người với người, chỉ cần tiếp xúc với 

người tất cả giờ, tất cả nơi, khi tiếp xúc với một người, 

với rất nhiều người, bạn có nghĩ đến chư Phật Như Lai 

hay không? Các Ngài dùng tâm trạng như thế nào để 

tiếp xúc? Ta phải học với các Ngài, ta phải học trọn bộ 

cái bản lĩnh này. Chư Phật Như Lai khi tiếp xúc với tất 

cả chúng sanh chính là "Tứ Nhiếp Pháp", cho nên "Tứ 

Nhiếp Pháp" ở chư Phật Như Lai không chút nào gián 

đoạn,  các  Ngài  dùng  vào  trong  đời  sống,  khi  sáu  căn 

tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, còn chúng ta thì không 

biết dùng. Thực tế mà nói, chúng ta cũng không hiểu ý 

nghĩa  chân  thật  của  Tứ  Nhiếp  Pháp.  Trong  tâm  vừa 

xem  thấy  danh  từ  này,  bốn  loại  là  bốn  phương  pháp 

nhiếp thụ chúng sanh,  “hiện tại ta vẫn chưa nhiếp thụ 

 chúng  sanh,  vậy  thì  không  cần  dùng  phương  pháp 

 này” , như vậy là bạn đã hiểu sai ý nghĩa nhiếp thọ này. 

Ý  nghĩa  của  chữ   "nhiếp"   chính  là  phương  pháp  tiếp 

xúc, hiện tại dùng từ “tiếp xúc” thì mọi người dễ hiểu. 

123 



Chúng  ta  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  bên  ngoài  có  bốn 

phương  pháp.  Đây  chính  là  chư  Phật  Bồ  Tát  tiếp  xúc 

cảnh giới bên ngoài không giống như chúng ta. 

TỨ NHIẾP PHÁP 

   Điều thứ nhất, “Bố thí” 

Họ vừa tiếp xúc liền dùng bố thí, vừa tiếp xúc thì 

liền khởi lên ý niệm vì người mà phục vụ, còn chúng ta 

tiếp xúc với tất cả mọi người thì không thể sanh khởi 

được ý niệm này, cho nên họ là Phật, họ là Bồ Tát, họ 

không  giống  với  chúng  ta.  Cho  nên,  bạn  phải  hiểu 

được, không luận vào bất cứ lúc nào, không luận ở bất 

cứ nơi nào, khi tiếp xúc với tất cả chúng sanh, bạn nghĩ 

đến   “ta  phải  vì  họ  phục  vụ” .  Dùng  tâm  chân  thành, 

cung kính, bình đẳng vì họ mà phục vụ thì gọi là cúng 

dường.  Tâm  chân  thành,  thanh  tịnh, bình  đẳng  không 

viên mãn thì gọi là "bố thí", viên mãn thì gọi là "cúng 

dường". Chúng ta có khởi lên ý niệm này hay không? 

Không có khởi lên ý niệm này thì không có thiện căn, 

tuy  là  có  thiện  căn,  nhưng  nó  không  khởi  tác  dụng. 

124 



Mỗi niệm đều có cái tâm này, đây chính là  "thiện căn 

 vô  lượng" ,  bạn  chân  thật  là  người  thiện,  phù  hợp  với 

tiêu  chuẩn  và  yêu  cầu  của  Thế  giới  Cực  Lạc  là   "các 

 bậc thượng thiện đến ở một nơi" . Bạn là thượng thiện, 

khởi tâm động niệm đều vui lòng giúp đỡ người khác, 

tận tâm tận lực giúp đỡ người khác, xả mình vì người. 

   Điều thứ hai, "Ái ngữ" 

Phạm vi của ái ngữ bao gồm rất rộng, đây là ngôn 

từ  biểu  hiện  ra  yêu  thương  chúng  sanh,  quan  tâm 

chúng  sanh,  lời  nói  êm  diệu,  thái  độ  khiêm  nhẫn, 

khiêm tốn, nhường nhịn, nơi nơi tôn trọng người khác . 

   Điều thứ ba, "Lợi hành" 

Từ  ngay  đời  sống  thường  ngày  của  chúng  ta  đến 

công  việc  của  chúng  ta,  không  có  việc  gì  mà  không 

phải lợi ích tất cả chúng sanh, đời sống riêng cũng là 

làm  tấm  gương  cho  người  khác  xem,  làm  tấm  gương 

cho quỷ thần. Giảng đường này của chúng ta, quỷ thần 

ở  đây  nghe  Kinh.  Việc  này  mọi  người  đều  biết.  Số 

125 



lượng quỷ thần vượt qua số người của chúng ta không 

biết  là  gấp  bao  nhiêu  lần.  Các  bạn  đều  tin  tưởng. 

Chúng  ta  không  chỉ  giúp  đỡ  những  người,  những  vật 

mà  mắt  thường  có  thể  nhìn  thấy  được,  chúng  ta  còn 

phải giúp đỡ những quỷ thần mà mắt thường không thể 

nhìn thấy, từ nơi khởi tâm động niệm mà làm. 

   Điều sau cùng, "Đồng sự" 

Đồng  sự  là  không  phủ  định  văn  hóa  của  chúng 

sanh,  không  phủ  định  phương  thức  đời  sống  của  họ, 

không  phủ  định  ưa  thích  của  họ,  tương  đồng  với  họ. 

Như  vậy  mà  tiếp  xúc  đại  chúng,  giáo  hóa  đại  chúng 

liền  có  thể  nhận  được  thành  quả.  Thành  quả  này  là 

giúp  đỡ  họ  đoạn  ác  tu  thiện,  giúp  đỡ  họ  chuyển  mê 

thành ngộ, giúp đỡ họ chuyển phàm thành Thánh, toàn 

bộ thực tiễn vào ngay trong đời sống. 

Không phải nói, khi bạn đi đến nơi nào giảng Kinh 

thì bạn mới dùng phương pháp này, vậy thì không thể 

làm  kịp.  Trong  lúc  dạy  học,  tôi  dạy  các  bạn  phương 

pháp giảng Kinh là  "ba lần quán cơ" . Nếu bạn đợi sắp 

126 



lên giảng đài mới quán cơ thì không còn kịp. Lúc nào 

thì quán cơ? Ở mọi lúc mọi nơi, tỉ mỉ quán sát  "nhân, 

 thời, xứ",  ba loại căn cơ này. Không thể nói, trước khi 

lên  đài  chuẩn  bị  giảng  Kinh  mới  quán  cơ,  vậy  thì 

không còn kịp. Do đây có thể biết, Phật pháp đã nói là 

đời sống thực tế của chúng ta, trong khoảng sát na đều 

không lìa khỏi, sau đó bạn mới chân thật hiểu được, ở 

chỗ này nói là  "thiện căn vô lượng".   

Trong  câu  nói   “sanh  ngã  quốc  giã,  thiện  căn  vô 

 lượng" , phàm hễ là người vãng sanh đến Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  đều  đầy  đủ  điều  kiện  này.  Cho  nên 

trên “Kinh Di Đà”, Thế Tôn vì chúng ta giới thiệu nơi 

đó  là   "các  bậc  thượng  thiện  đến  ở  một  nơi".  Thượng 

thiện là gì? Thiện căn  vô lượng.  Nếu chúng ta không 

đầy  đủ  điều  kiện  này  thì  làm  sao  được?  Niệm  Phật 

không thể vãng sanh, đến sau cùng vẫn phải đảo trở lại, 

đảo đi một vòng, nói rằng:  “Thích Ca Mâu Ni Phật gạt 

 tôi, tôi niệm cả đời cũng không thể vãng sanh, tôi đã bị 

 Thích Ca Mâu Ni Phật lừa rồi” . Thích Ca Mâu Ni Phật 

nói  được  rõ  ràng  đến  như  vậy,  bạn  không  hiểu  được, 

127 



bạn đã hiểu sai đi ý nghĩa. Chính mình không cố gắng 

học tập, không chuẩn bị những điều kiện này  mà còn 

trách  người khác,  tội lỗi này sẽ  nặng, đó là hủy báng 

Tam Bảo, là đọa A Tỳ Địa Ngục. Cho nên, câu nói này 

quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Phía sau là nói về quả báo. 

 "Giai đắc kim cang na la diên thân kiên cố chi 

 lực". 

Nguyện này gọi là "Na La Diên thân nguyện".  "Na 

 La Diên"  là tiếng Phạn, đây là tên của Thần Kim Cang, 

là  tiếng  Ấn  Độ  xưa,  ý  nghĩa  là  thắng  lực,  kiên  lao, 

chính là họ có năng lực thù thắng, ngày nay chúng ta 

gọi là có năng lực hơn người, cho nên gọi họ là  Thần 

Kim  Cang.  Đây  là  trong  tôn  giáo  Ấn  Độ  xưa,  thông 

thường  khẳng  định  thể  lực  một  người  cường  tráng 

nhất, thể lực của họ không có người nào có thể so sánh 

được với họ, cho nên gọi là  "thân Kim Cang bất hoại" , 

họ có  "sức lực bền vững" .  Loại  "thân"  cùng  "lực"  này từ nơi đâu mà có? Vô lượng thiện căn thành tựu. Bạn 

128 



tu  thiện,  đây  là  nhân,  nên  bạn  cảm  được  quả  báo  thù 

thắng như vậy. 

Hai nguyện phía sau đều là quả đức của thiện căn 

vô lượng. Do đây có thể biết tính quan trọng của đoạn 

ác tu thiện, đặc biệt là người niệm Phật thì không thể 

nào  không  biết.  Ở  ngay  chỗ  này,  chúng  ta  phải  giải 

thích sơ lược qua với các bạn một chút, các bạn mới có 

thể xem thấy được Thích Ca Mâu Ni Phật là chân thật 

trí tuệ, phương tiện khéo léo. Thần Kim Cang là trong 

Bà  La  Môn  giáo  Ấn  Độ  xưa  sùng  bái,  chính  là  trong 

Kinh Phật chúng ta gọi là Đại Phạm Thiên Vương, Ma 

Hê Thủ La Thiên Vương, cũng đều dùng Kim Cang Na 

La Diên này. Trong Phật Kinh có rất nhiều chúng thần 

thiên chúng đều là thần minh trong tôn giáo cổ xưa của 

Ấn Độ thờ cúng. Phật đều đem họ thâu nạp lại, đều đến 

nơi cửa Phật làm  thần hộ pháp. Trong đạo tràng Phật 

giáo chúng ta cũng cúng dường họ. Thích Ca Mâu Ni 

Phật  rất  cao  minh,  Ngài  lấy  họ  để  làm  biểu  pháp,  để 

chúng ta khi xem thấy những chúng thần thiên này thì 

chúng  ta  liền  khai  mở  trí  tuệ.  Danh  hiệu  hình  tướng 

129 



hoàn toàn tràn đầy nghĩa thú của giáo học. Thần Kim 

Cang  đoan  chánh,  tướng  mạo  đoan  trang,  hình  tướng 

oai dũng. Chúng ta nghe đến danh xưng này, thấy được 

hình tượng này là thấy được quả. Phật dạy cho chúng 

ta,  thấy  được  quả  phải  biết  được  nhân.  Khi  nghĩ  đến 

hình  tướng  này,  chúng  ta  cũng  muốn  được  thân  kim 

cang bất hoại, vậy chúng ta phải hiểu được tu nhân thì 

chúng ta mới có thể có được. Nếu chúng ta không hiểu 

được tu nhân thì làm gì có được quả báo? Nhân thiện 

thì quả thiện, bạn nhất định phải hiểu. Thân Kim Cang 

bất hoại từ nơi đâu mà có được? Từ bố thí vô úy mà có 

được. 

Ở  trên  Kinh  Phật  thường  nói,  bố  thí  vô  úy  được 

khỏe  mạnh  sống  lâu,  bố  thí  tài  được  giàu  có,  bố  thí 

pháp được thông minh trí tuệ. Người thế gian chúng ta, 

có  người  nào  mà  không  cầu  có  nhiều  tiền  của,  cầu 

thông minh trí tuệ, cầu khỏe mạnh sống lâu? Phật dạy 

chúng ta tu nhân. Họ có thể có được vì họ đã từng tu 

thiện căn, cho nên ngày nay mới có được quả báo này. 

130 



Chúng ta mong cầu quả báo này thì chúng ta phải hiểu 

được tu nhân. 

Lần  trước,  chúng ta  giảng  Kinh  ở  đây,  mời  cư  sĩ 

Hứa  Triết  cùng  gặp  mặt  với  mọi  người.  Bà  năm  nay 

101  tuổi.  Bạn  xem,  thân  thể  của  bà,  thể  lực  của  bà, 

phản ứng của bà đại khái chỉ là người 30 đến 40 tuổi. 

Chúng  ta  thấy  rồi  rất  là  ngưỡng  mộ.  Chúng  ta  thỉnh 

giáo  với  bà,  cuộc  sống  thường  ngày  của  bà  như  thế 

nào? Bà nói với chúng tôi, đó là nhân của bà. Bà nói, 

bà  100  tuổi,  cả  đời  của  bà  chưa  từng  khởi  tức  giận. 

Nếu chúng ta muốn thân thể tốt đến như vậy thì phải 

học không khởi tức giận, đây là nhân thiện. Cả đời của 

bà không oán hận một người nào, đó là nhân thiện. Cả 

đời không nghĩ đến chính mình, bà thật là cừ khôi, đây 

chính là thiện căn. Ngay trong một đời khởi tâm động 

niệm, bà nghĩ đến người già, nghĩ đến người bệnh, làm 

thế  nào  vì  người  già  người  bệnh  phục  vụ,  chăm  sóc 

người  già  người  bệnh  cũng  giống  như  chăm  sóc  cha 

mẹ chính mình vậy, dùng tâm hiếu thuận để chăm sóc, 

dùng tâm cung kính để chăm sóc, nên bà có được quả 

131 



báo là khỏe mạnh sống lâu. Chúng ta tỉ mỉ mà quán sát, 

ba  loại  bố  thí  bà  đều  có  đầy  đủ.  Bà  dùng  thể  lực  để 

chăm sóc người, đó là nội tài bố thí; thường xuyên khai 

đạo mọi người là pháp bố thí; an ủi người bệnh, giúp 

họ giải trừ khổ nạn chính là vô úy bố thí. Trồng nhân 

thiện  được  quả  thiện,  chúng  ta  chính  mắt  nhìn  thấy. 

Tôi  để  cư  sĩ  Hứa  Triết  đến  nơi  đây  gặp  mặt  với  mọi 

người, bà vì chúng ta làm chứng minh. Chúng ta mỗi 

ngày  đang  giảng,  tìm  một  chứng  minh  để  mọi  người 

xem qua. Đây là thật, không phải là giả. 

Đạo tràng này của chúng ta, các đồng tu Singapore 

đều  biết  đây  là  đạo  tràng  Phật  giáo  Singapore  hưng 

vượng  đệ  nhất.  Khi  đến  nơi  này,  họ  nói:   “Oh!  Đạo 

 tràng này rất hưng vượng!” . Hưng vượng là quả báo. 

Vì  sao  đạo  tràng  này  của  chúng  ta  hưng  vượng,  còn 

đạo tràng khác không hưng vượng được? Không phải 

là  phong  thủy  tốt,  không  có  liên  quan  gì  với  phong 

thủy. Làm sao hưng vượng, các bạn có biết hay không? 

Mỗi ngày hơn ngàn người đến đây ăn cơm không lấy 

tiền,  đây  là  nhân  thiện.  Các  đạo  tràng  khác  không  có 

132 



cách làm như vậy, cho nên không thể hưng khởi. Nếu 

như đạo tràng đó của họ mỗi ngày cũng có mấy ngàn 

người  ăn  cơm  không  lấy  tiền,  hưng  vượng  của  họ  sẽ 

vượt  qua  chúng  ta.  Hưng  vượng  là  do  đâu  vậy?  “Bố 

 thí,  ái  ngữ,  lợi  hành,  đồng  sự” ,  như  vậy  mà  hưng 

vượng lên. 

Sự việc ở đây làm xong thì hôm sau Pháp sư Ngộ 

Đạo phải đi đến Úc Châu. Tôi khuyên thầy, ở Úc Châu 

nên  xây  một  đạo  tràng,  việc  đầu  tiên  chính  là  bố  thí 

cúng  dường  hết  thảy  tất  cả  đại  chúng.  Đương  nhiên 

hoàn cảnh Úc Châu không giống như ở nơi đây, người 

ở bên đó không tin Phật pháp, thảy đều là tín đồ Ki-Tô, 

nếu bạn tiếp xúc với họ thì cần phải có trí tuệ cao độ. 

Làm  thế  nào  ở  nơi  đó  có  thể  kiến  lập  quan  hệ?  Mở 

quán cơm chay. Mở quán cơm chay, hoan nghênh mọi 

người đến ăn, thế nhưng không thể không lấy tiền, vì 

không lấy tiền thì họ sẽ ái ngại. Vậy phải làm thế nào? 

Chỉ  lấy  tiền  vốn,  không  vì  mục  đích  mưu  lợi.  Trong 

nhà  ăn  của  người  ta  ăn  một  bữa  cơm  phải  tốn  mười 

đồng, bạn ở nơi đây ăn chỉ tốn ba đồng. Mọi người đều 

133 



đến nơi này của bạn thì pháp duyên của bạn chẳng phải 

thành  rồi  sao,  chẳng  phải  hưng  vượng  lên  sao?  Nếu 

như  bạn  muốn  kiếm  tiền  thì  bạn  sẽ  không  hưng.  Các 

bạn đồng tu, tương lai chính mình có đạo tràng thì nên 

học  phương  pháp  này,  bạn  nhất  định  sẽ  hưng  vượng. 

Nơi nào có Phật giáo đồ nhiều thì không nên lấy tiền, 

vì sao vậy? Tất cả Phật giáo đồ đều ưa thích tu phước. 

Bạn thấy Cư Sĩ Lâm, mỗi ngày nhiều người ăn đến như 

vậy, chủ nhật ngày nghỉ có ba đến bốn ngàn người ăn 

cơm. Các bạn đều biết, Cư Sĩ Lâm chưa từng mua gạo, 

không hề mua dầu, không hề mua bất cứ thứ gì, người 

ta đều mang đến đây tặng. Tặng quá nhiều, ăn không 

hết, cho nên mỗi ngày các bạn xem thấy có một chiếc 

xe tải nho nhỏ chở gạo, dầu, rau mang đi tặng cho rất 

nhiều  viện  dưỡng  lão,  cô  nhi  viện  của  các  tôn  giáo 

khác  thành  lập.  Chúng  ta  rất  thường  hay  giúp  đỡ  họ. 

Đạo tràng này hưng vượng, đó là nơi tín đồ Phật giáo 

nhiều, họ đều biết tu phước, đều mang đến đây để tặng. 

Hoàn cảnh mới ở nước ngoài, họ đều là tin các tôn 

giáo khác, không có quan niệm bố thí, cho nên chúng 

134 



ta  chỉ  nhận  lại  tiền  vốn  là  được  rồi,  không  nên  kiếm 

tiền, vậy thì đúng. Thế Tôn dạy Tứ Nhiếp, Lục Độ cho 

chúng  ta  thực  tiễn,  làm  gì  có  lý  nào  mà  không  hưng 

vượng?  Chỉ  sợ  bạn  chính  mình  không  chịu  làm,  bạn 

chính mình nghĩ muốn có tiền. Muốn có tiền thì không 

được, không muốn có tiền thì tiền sẽ như dòng nước ùn 

ùn  kéo  đến  quá  nhiều,  quá  nhiều.  Nếu  bạn  có  lòng 

tham muốn thì muốn không được. Tiền chúng ta có  là 

để làm gì? Vì chúng sanh, thay chúng sanh tu phước, 

tạo  phước  thay  cho  chúng  sanh,  quyết  không  phải  vì 

chính  mình  hưởng  thụ.  Như  vậy  mà  làm  thì  đúng. 

Chúng ta tất cả vì người khác, tất cả chắc chắn không 

vì  chính  mình.  Cho  nên  đọc  Kinh,  tỉ  mỉ  mà  xem  qua 

chư  Phật  Bồ  Tát,  cách  làm  của  các  Ngài  là  thế  nào? 

Chúng ta chân thật Phải học tập với các Ngài, chân thật 

có thể quan tâm đến đại chúng của khu vực này, quan 

tâm xã hội này, thường hay nghĩ đến, ta phải vì xã hội, 

vì đại chúng làm những việc gì? Chúng ta không nên 

nghĩ  "họ vì ta làm những việc gì" , không nên nghĩ đến 

việc này, quyết không suy nghĩ đến việc này, chỉ có bỏ 

ra,  quyết  không  cầu  hồi  báo.  Hồi  báo  của  chúng  ta 

135 



giống  như  thế  nào?  Giống  như  cư  sĩ  Hứa  Triết  vậy, 

khỏe mạnh sống lâu, tiền đồ một mảng quang minh. 

Hứa  Triết  tin  tưởng  ông  trời  sẽ  chăm  sóc  bà. 

Chúng ta sâu sắc tin tưởng chư Phật Bồ Tát, long thiên 

thiện  thần  sẽ  chăm  sóc,  cho  nên  vạn  nhất  không  nên 

cầu người. Nếu bạn thường hay cầu người, Phật Bồ Tát 

xem thấy, họ có người chăm sóc họ rồi, chúng ta có thể 

không cần quan tâm đến họ, vậy thần hộ pháp cũng đi 

luôn, vì bạn đã có người chăm sóc rồi. Chúng ta không 

mong cầu thứ gì, chư Phật Bồ Tát xem thấy:   “Không 

 được  rồi,  họ  không  có  người  giúp  đỡ  họ” ,  hết  thảy 

Phật Bồ Tát thiện thần sẽ đều đến giúp đỡ bạn. Lý là 

như vậy, sự thật cũng là như vậy. Thế Tôn ở chỗ này vì 

chúng ta nêu ra, Thần Kim Cang Na La Diên làm tấm 

gương  cho  chúng  ta.  Đại  đức  xưa  cũng  có  nói,  Thần 

Kim Cang Na La Diên là hóa thân của Phật, chúng ta 

cũng có thể tin tưởng. Đây là chúng ta đọc được ở trên 

Kinh. Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ, đáng dùng 

thân gì để độ thì họ liền hiện thân đó, đáng dùng Thân 

Kim  Cang  Na  La  Diên  để  độ  thì  họ  liền  có  thể  hiện 

136 



thân Kim Cang Na La Diên. Những việc này đều là sự 

thật. 

Người  xưa,  trong  chú  giải  của  Kinh  luận  có  câu 

nói  là:   "Chúng  sanh  thân  tâm  tướng  y" .  Chúng  sanh 

sáu cõi, có ai mà không như vậy? Thân có khổ lạc, tâm 

có  buồn  vui.  Tâm  có  buồn  vui  thì  cái  thân  này  của 

chúng ta sẽ bị ảnh hưởng rất lớn. Điển tích y học của 

Trung  Quốc,  tìm  đến  lâu  xa  nhất  là  "Hoàng  Đế  Nội 

Kinh",  "Linh  Khu",  đây  đều  là  y  học  rất  cổ  xưa  của 

Trung  Quốc.  Lý  luận  đã  nói  trong  sách  y  này,  thọ 

mạng của con người bình thường là 200 tuổi. Bạn sống 

không  được  200  tuổi  là  bạn  không  hiểu  được  bảo 

dưỡng, bạn đã  bỏ rơi sức  khỏe của chính bạn. Bỏ rơi 

nghiêm  trọng  nhất  là  gì?  Chính  là  tình  cảm  của  bạn, 

tâm lý của bạn.   

 "Lo có thể khiến người già" , bạn liền nghĩ đến sự 

tổn hại này là rất nghiêm trọng. Lo có thể khiến người 

già, hoan lạc cũng không phải là việc tốt, cũng sẽ giảm 

tổn thọ mạng của bạn. Làm thế nào có thể duy trì bình 

thường?  Tâm  không  có  buồn  vui,  thân  không  có  khổ 

137 



lạc,  Phật  pháp  chúng  ta  gọi  là  chánh  thọ.  Thọ  là  sự 

hưởng  thụ  bình  thường.  Hưởng  thụ  bình  thường  thì 

tâm địa thanh tịnh, nhà Phật gọi là định huệ đều học, 

đây là hưởng thụ bình thường. Không khởi tâm, không 

động niệm, không phân biệt, không chấp trước, đối với 

cảnh  giới  bên  ngoài  rõ  ràng  tường  tận,  liễu  liễu  phân 

minh, đó là huệ; như như bất động là định. Đây gọi là 

chánh thọ. Nếu như bạn bị cảnh duyên bên ngoài làm 

khởi lên ý niệm, thông thường chúng ta gọi là khởi lên 

cảm  tình,  sanh  khởi  hỉ  nộ  ai  lạc  thì  thân  thể  của  bạn 

liền có tổn hại, bạn làm sao có thể không già, bạn làm 

sao có thể không bị bệnh? Đây là nguyên nhân làm cho 

sinh mạng của chính chúng ta bị rút ngắn. 

Chư  Phật  Như  Lai,  nhất  là  chúng  ta  xem  thấy  ở 

trên Kinh này, Thế giới Cực Lạc, Vô Lượng Thọ Phật 

thọ  mạng vô lượng, chúng ta xem thấy Kinh văn này 

lại  khởi  lên  nghi  hoặc  là  "vô  lượng"  này  rốt  cuộc  là 

thật vô lượng hay là giả vô lượng? Cho nên, chúng ta 

học  Phật  luôn  là  không  thành  thật.  Người  thành  thật 

đều thành tựu rồi. Những người nào thành thật? Cùng 

138 



với bà lão dưới quê nói vô lượng thọ:  “Oh! Vô lượng 

 thọ” , họ từ trước không nghĩ là có vô lượng thọ, là thật 

vô lượng hay là giả vô lượng. Họ thật đã vãng sanh rồi, 

thật có được thành tựu rồi. Sau khi chúng ta nghe rồi 

liền nghĩ:  “Chân thật là vô lượng hay là giả vô lượng?  

 Nghe nói A Di Đà Phật tương lai vào Niết Bàn, Quán 

 Thế  Ấm  tiếp  theo  thành  Phật,  vậy  rốt  cuộc  là  thật  vô 

 lượng hay là giả vô lượng?”.  Chính mình trái lại vẫn 

cứ phải luân hồi sáu cõi, thiệt thòi quá lớn. Đây là gì 

vậy?  Tôi  thường  hay  nói:   “Đây  là  học  Phật  không 

 thành thật” . 

Phàm hễ người có rất nhiều vấn đề đến hỏi tôi, tôi 

đều nói bạn không thành thật. Vì sao vậy? Nếu bạn là 

người thành thật thì một vấn đề cũng không có, bạn sẽ 

không  đến  tìm  tôi.  Lời  của  tôi  nói  cũng  là  lời  thật. 

Người thành thật thì tâm của họ định. Định có thể khai 

huệ. Người không thành thật thì tâm là bao chao, nghi 

lự trùng trùng, không có trí tuệ, cho nên bạn nói với họ 

cũng không nói được rõ ràng. Thực tế mà nói, bạn có 

nói  được  rõ  ràng  hơn,  họ  cũng  rất  khó  mà  thể  hội. 

139 



Không thành thật! Đại đức xưa dạy chúng ta thành thật 

niệm Phật, chúng ta vẫn cứ không thành thật, cho nên 

rất khó có thành tựu. Cũng chính bởi vì chúng ta không 

cách gì thành thật, cho nên Kinh văn từng câu từng chữ 

không thể không tỉ mỉ nói, khích lệ mỗi ngày, khuyến 

khích  mỗi  ngày.  Thế  nhưng  chúng  ta  vẫn  là  không 

nhận được hiệu quả, nguyên nhân này do đâu, các bạn 

có  hiểu  được  hay  không?  Một  tuần  lễ  giảng  một  lần, 

cho  nên  không  nhận  được  hiệu  quả.  Chân  thật  muốn 

nhận  được  hiệu  quả  thì  phải  ngày  ngày  giảng,  ngày 

ngày  lôi  thôi,  ngày  ngày  khuyến  khích  như  vậy  thì 

người  mới có thể  hồi đầu. Bảy ngày khuyên  một lần, 

lúc khuyên thì cũng không tệ, bạn gật đầu rồi, có sám 

hối, ra khỏi cửa lớn thì bạn quên hết. Rất không dễ gì 

nhận được hiệu quả. Loại tình hình này tôi hiểu được 

rất sâu. Cho nên, tôi ngay trong một đời này có thể có 

được thành tựu nho nhỏ như thế này, không gì khác là 

ngày ngày giảng Kinh, ngày ngày khuyên chính mình. 

Giảng Kinh không phải giảng để cho người khác 

nghe, mà là giảng cho chính mình nghe. Đây chính là 

140 



người  xưa  đã  nói:   "Một  môn  thâm  nhập,  trường  kỳ 

 huân  tu" ,  mới  chân  thật  làm  được  rõ  ràng  tường  tận. 

Khi đã giác ngộ rồi, chúng ta có thể đem giáo học của 

Thế Tôn thực tiễn vào trong đời sống, thực tiễn ở ngay 

trong  quan  niệm.  Quan  niệm  thay  đổi  rồi  thì  hành  vi 

đời sống cũng hoàn toàn thay đổi, có thể nhận được thọ 

dụng  chân  thật,  lợi  ích  chân  thật  của  Phật  pháp.  Cái 

thân tướng thù thắng này, đây là tất cả chúng sanh đều 

ngưỡng vọng, chúng ta có thể đạt được. 

Thế  nhưng  các  bạn  cần  phải  ghi  nhớ,  "Kinh  Vô 

Lượng Thọ" khi vừa  mở đầu,  Thế  Tôn liền đem tổng 

cương lĩnh tu tập truyền thụ cho chúng ta.  "Hàm cộng 

 tuân  tu  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ  chi  đức" ,  câu  này  là  tổng 

cương lĩnh tu học của Tịnh tông. Cho nên, người xưa 

gọi  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  là  trung  bổn  của  "Hoa 

Nghiêm" chính từ câu này mà nói. "Lễ Kính" chúng ta 

đã làm được chưa? Tất cả cung kính, xưng tán, quyết 

định  không  có  hủy  báng.  "Cúng  dường",   xả  mình  vì 

người,  đối  với  chính  mình   "sám  trừ  nghiệp  chướng" , 

chúng  ta  đã  làm  hay  chưa?  Sám  trừ  nghiệp  chướng 

141 



thực tiễn từ chỗ nào? Trên Kinh nói được rất rõ ràng: 

 "Khéo  giữ  ba  nghiệp" .  Có  thể  làm  được  việc  này  thì 

bạn liền được thân kim cang bất hoại, bạn liền có thể 

giống  như  Thần  Na  La  Diên  Kim  Cang,  cũng  giống 

thân nghiệp thù thắng. Chúng ta ghi nhớ mấy câu nói 

này,  bạn  liền  biết  được  học  tập  nguyện  này  như  thế 

nào. 

142 



****************** 

(VCD 157) 

7Kinh văn: "Thân đảnh giai hữu, quang minh chiếu 

diệu, thành tựu nhất thiết trí tuệ, hoạch đắc vô biên 

biện tài". 

33.  Nguyện  thứ  ba  mươi  ba:    “QUANG 

MINH HUỆ BIỆN NGUYỆN” 

Chúng  ta  đem  nguyện  phía  sau  đọc  qua:   "Thiện 

 đàm chư pháp bí yếu,  thuyết kinh hành đạo, ngữ như 

 chung  thinh,  nhược  bất  nhĩ  giả,  bất  thủ  chánh  giác" . 

Phía trước nguyện thứ  ba  mươi ba,  bên trên  chúng ta 

đã từng đọc qua câu  "Bỉ Phật thọ mạng vô lượng, quốc 

 trung  thiên  nhân" ,  cũng  chính  là  nói  người  vãng  sanh 

đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc có thọ mạng cũng 

vô lượng giống như A Di Đà Phật. Phật có quang minh 



7 Bắt đầu đĩa 157 

143 



vô lượng, cho nên người của Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, cho dù là người cõi Phàm Thánh hạ hạ phẩm vãng 

sanh cũng  "thân đảnh hữu quang minh chiếu diệu" . Từ 

ngay  chỗ  này,  chúng  ta  có  thể  thấy  ra  được  Thế  giới 

Cực Lạc đích thực là pháp giới bình đẳng. 

 "Thân  đảnh  hữu  quang  minh" .  Chỗ  này  cần  phải 

chú ý đến, thân là thân quang. Chúng ta ở một số nơi 

xem thấy họa tượng của Phật, họa tượng bên cạnh thân 

của Phật thảy đều có ánh sang. Đảnh hữu viên quang, 

thân quang là cái ý này. 

 "Quang"  đại biểu cho trí tuệ. Chúng ta xem thấy ở 

trên Kinh, A Di Đà Phật thân đỉnh quang trung đều có 

thể hóa hiện vô lượng vô biên chư Phật, Phật lại phóng 

quang,  biến  chiếu  hư  không  pháp  giới  tất  cả  chúng 

sanh.  Bạn  từ  ngay  chỗ  này  mà  xem  thấy,  cảnh  quan 

này thật là thù thắng. Phật như vậy, người sanh đến nơi 

đó cũng là như vậy.  Loại  cảnh tượng này rốt  cuộc từ 

nơi đâu mà có? Phật có loại cảnh tượng này, đại khái 

chúng  ta  không  cảm  thấy  hi  kỳ.  Phật  là  chứng  được 

quả vị viên mãn, hay nói cách khác, kiến tư phiền não 

144 



đoạn  tận,  trần  sa  phiền  não  cũng  đoạn  tận,  vô  minh 

phiền  não  cũng  tận,  đương  nhiên  tự  tánh  đầy  đủ  ánh 

sáng của trí Bát Nhã cũng là tròn đầy viên mãn hiển thị 

ra.  Đây  là  người  xưa  đã  nói  "nội  quang  phát  ngoại", 

phát hiện ra bên ngoài. Cái quang này biến chiếu pháp 

giới, cho nên gọi là "quang minh chiếu diệu". Thế Tôn 

ở  trong  Kinh  Đại  Thừa  thường  hay  nói  với  chúng  ta, 

quang  chiếu  của  Phật  cũng  chính  là  nói  tự  tánh  của 

chúng ta vốn đầy đủ trí quang Bát Nhã. Không chỉ trí 

quang, mà đức năng, tướng hảo thảy đều viên mãn đầy 

đủ. 

Chúng ta ngày nay tại vì sao thành ra như thế này? 

Chúng  ta  đem  trí  quang  của  chính  mình  chuyển  biến 

thành vô lượng vô biên phiền não tập khí. Cho nên bạn 

muốn hỏi, trí quang Bát Nhã của bạn ở đâu rồi? Chính 

là phiền não tập khí của bạn.  Bạn đem nó biến thành 

phiền  não  tập  khí,  đem  đức  năng  của  bạn  biến  thành 

hình thái ngu ngờ của chúng ta hiện tại, tướng hảo biến 

thành  thân  tướng  thô  xấu.  Tự  tánh vốn  đầy  đủ  trí  tuệ 

đức tướng, thế nhưng ngày nay chúng ta đem nó biến 

145 



thành ra như thế này, thật rất bi ai! Phật dạy chúng ta 

không  gì  khác  là  hồi  phục  Bát  Nhã  trí  tuệ  đức  tướng 

của tự tánh mà thôi. Chúng ta phải tường tận. Phật nói 

với chúng ta, tại vì sao chúng ta có thể biến thành ra 

như thế này? Đây là điều rất bất hạnh, vô lượng kiếp 

trước mê mất đi tự tánh, mê mất đi trí tuệ, cho nên biến 

thành  phiền  não;  mê  mất  đi  đức  tướng,  cho  nên  biến 

thành thân thể hữu lậu hiện tại này của chúng ta. Phật 

cùng Pháp Thân Đại Sĩ giác ngộ rồi, liền đem cái thân 

tướng  hữu  lậu  hồi  phục  đến  tự  tánh.  Tánh  đức  viên 

mãn hiện tiền chính là sự việc như vậy mà thôi. 

Mỗi một vị đồng tu hiện tại đều rất là ngưỡng mộ 

trí tuệ của Phật Bồ Tát, ngưỡng mộ tướng hảo của Phật 

Bồ Tát. Phật đích thực dạy bảo chúng ta, chúng ta phải 

có  thể  nghe  hiểu,  phải  có  thể  lý  giải,  phải  có  thể  tin 

tưởng,  phải  có  thể  y  giáo  phụng  hành.  Y  giáo  phụng 

hành là gì? Nỗ lực đi chuyển cảnh giới. Chúng ta mê 

được  quá  lâu  rồi,  mê  được  quá  sâu  rồi,  chuyển  cảnh 

giới làm gì mà dễ dàng như vậy? Thế nhưng không thể 

không  chuyển,  nếu  không  chuyển  thì  bạn  không  thể 

146 



thành tựu, bạn vẫn cứ là phải luân hồi sáu cõi. Sáu cõi 

luân hồi là quá đáng sợ, chúng ta không thể không biết. 

Việc lớn thứ nhất là khai mở trí tuệ. Trí tuệ từ chỗ 

nào mà khai mở? Từ tâm thanh tịnh mà khai mở. Làm 

thế  nào  được  tâm  thanh  tịnh?  Buông  xả  duyên  lự  thì 

tâm của bạn mới được thanh tịnh. Chúng ta có thể chân 

thật buông xả hay không? Vào thời xưa, hoàn cảnh tu 

học  tốt,  mê  hoặc  ngoài  thân  ít,  cho  nên  tương  đối  dễ 

dàng thành tựu. Hiện tại chúng ta học Phật, thực tế mà 

nói  là  đại  nạn,  tâm  của  chúng  ta  không  thể  định  lại. 

Nếu như chúng ta hơi lưu ý một chút thì chúng ta liền 

sẽ phát hiện. 

Người xưa đã nói:  "Phụ bất phụ, tử bất tử" . Xã hội 

này ngày nay là như vậy. Tiên sinh Phương Đông Mỹ 

năm xưa nói với tôi (lời nói này sắp gần 50 năm trước, 

đã nửa thế kỷ rồi, khi tôi học triết học với lão sư Ngài, 

muốn  đến  trường  học  để  nghe  bài  giảng  của  thầy): 

 “Trường học ngày nay, tiên sinh không giống tiên sinh, 

 học  trò  không  giống  học  trò” .  Ngay  lúc  đó,  tôi  nghe 

lời nói này rất không dễ gì thể hội được ý nghĩa này, 

147 



nhưng hiện tại tôi hoàn toàn tường tận. Hiện tại cả thảy 

xã hội, chân thật là tiên sinh không giống tiên sinh, học 

trò không giống học trò. Chúng ta muốn học gì đó, rốt 

cuộc theo học với ai thì không biết được, vậy bạn còn 

có thể học ra được hay sao? Bạn nói:  “Tôi theo vị thầy 

 này học” , điều này thì chưa thấy được, người khác nói 

vài câu thì bạn nghe lời họ, lập tức liền đi theo họ, bội 

sư  phản  đạo.  Thế  nhưng  cái  tội  danh  này  không  nên 

gán  cho  bạn,  vì  sao  vậy?  Bạn  vốn  dĩ  không  hề  xem 

người đó là thầy giáo thì làm gì có bội thầy phản đạo 

chứ?  Bạn  vốn  dĩ  không  có  thầy,  bạn  cũng  không  có 

đạo. Người bội thầy phản đạo, họ còn có thầy, họ còn 

có  đạo,  còn hiện  tại  là  bạn  căn  bản ngay  thầy  và  đạo 

đều không có, vậy thì bạn bội cái gì, phản cái gì? Cho 

nên  nói,  bội  thầy  phản  đạo  đó  là  tôn  trọng  họ,  đề  cao 

họ, cho dù bất cứ người nào nói cũng đều nghe. 

Hiện tại ở trong nhà sách, tôi đến nhà sách, đi qua 

mấy lần, Đại Chúng Thư Cục là một nhà sách rất lớn, 

tôi  vừa  bước  vào,  từ  trường  này  vô  cùng  không  tốt, 

không giống như ngày trước. Nhà sách lúc trước có từ 

148 



trường tốt, có thể nghe được mùi thơm của sách. Nhà 

sách bây giờ vừa bước vào thì đầu óc muốn nổ tung, u 

ám chướng khí. Tại sao lại như vậy? Tràn đầy tà tri tà 

kiến, nó không phải là chánh pháp, cho nên khi bước 

vào  sẽ  làm  cho  người  bị  nhức  đầu,  rất  không  bình 

thường! Nếu như các vị tỉ mỉ mà so sánh qua, các vị đi 

tham quan qua mấy nhà sách xem, bước vào trong đó 

hơn nửa giờ đồng, bạn lại bước vào Phật đường ở đây 

cũng  nửa  giờ  đồng  hồ,  bạn  sẽ  cảm  nhận  một  chút 

không khí của hai nơi, lập tức liền có thể nhận ra chân 

thật là không giống nhau. Vậy thì liền biết được, hiện 

tại  trong  nhà  sách  bán  ra  là  những  loại  sách  gì,  nội 

dung trong những cuốn sách đó nói gì, dạy người làm 

gì.  Ngày  nay,  báo  chương,  tạp  chí,  truyền  hình,  ngay 

nhà  sách,  internet  thì  càng  không  cần  phải  nói  rồi, 

những  thứ  này  là  giáo  dục  xã  hội,  đem  xã  hội  dạy 

thành  ra  như  thế  này.  Đây  là  xã  hội  gì  vậy?  Xã  hội 

động loạn, xã hội bất an, ở trong thế gian này, thân tâm 

không  an,  lộ  ra  lo  âu,  bồn  chồn.  Vì  sao  trên  thế  giới 

này  có  rất  nhiều  trẻ  nhỏ,  học  trò  tự  sát?  Tỉ  lệ  tự  sát 

149 



càng ngày càng nhiều hơn, vì sao có hiện tượng này? 

Sống không chịu nổi, thế gian này quá phiền rồi. 

Chúng ta được xem là có may mắn, vô lượng kiếp 

đến nay có được chút thiện căn phước đức nhân duyên, 

gặp được chánh pháp. Nếu bạn muốn tu học có thành 

tựu,  không  luận  xưa  nay  trong  và  ngoài  nước,  vẫn  là 

một quy củ xưa, nguyên tắc xưa, vĩnh viễn không thể 

thay đổi, đó chính là thầy giáo. Thích Ca Mâu Ni Phật 

ở trong "A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh", câu thứ 

nhất liền dạy cho chúng ta  "thân cận minh sư, thân cận 

 thiện  tri  thức" .  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  sau  cùng  làm  ra 

một  điển  phàm  cho  chúng  ta  xem,  đó  là  Thiện  Tài 

Đồng Tử tham phỏng thiện hữu (thiện hữu là lão sư), 

tầm  sư  học  đạo.  Chúng  ta  có  thể  học  Thiện  Tài  hay 

không?  Không  có  tư  cách!  Điều  kiện  thế  nào  mới  có 

thể giống như Thiện Tài tầm sư học đạo vậy? Nhà Phật 

có  tiêu  chuẩn  (ngày  trước  nhà  Nho  cũng  có  tiêu 

chuẩn),  nhất  định  bạn  phải  khai  ngộ,  Năm  Mươi  Ba 

Tham  là  sau  khi  ngộ  rồi  khởi  tu.  Thiện  Tài  Đồng  Tử 

khai  ngộ  rồi.  Ngài  ngộ  là  cảnh  giới  gì  vậy?  Trong 

150 



Thiền tông Trung Quốc gọi là  "đại triệt đại ngộ, minh 

 tâm kiến tánh" , đây là cảnh giới của Ngài. Lão sư của 

Ngài là Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát. Văn Thù biểu thị trí 

tuệ,  từ  nơi  Bồ  Tát  Văn  Thù  mà  khai  trí  tuệ,  hay  nói 

cách khác, vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của Ngài 

đã đoạn rồi, kiến tư phiền não không còn, trần sa phiền 

não  không  còn,  vô  minh  cũng  phá  một  phẩm,  đây  là 

Ngài ở dưới hội của Văn Thù Sư Lợi. Văn Thù là lão 

sư của Ngài, Ngài có sư thừa. Phá một phẩm vô minh, 

chứng một phần pháp thân, dùng lời hiện tại của chúng 

ta mà nói là bạn tốt nghiệp rồi, người xưa gọi là xuất 

sư, bạn có thể rời khỏi lão sư, có thể có tư cách ra bên 

ngoài  tham  học.  Nếu  như  bạn  có  một  phẩm  vô  minh 

chưa phá thì bạn không có tư cách tham học. Đây là sợ 

điều gì vậy? Nghe cái này không tệ, nghe cái kia cũng 

không  tệ,  tín  tâm  của  bạn  liền  dao  động,  tiền  đồ  của 

bạn  bị  hủy  mất  rồi.  Cho  nên,  lão  sư  đối  đãi  học  trò, 

ràng buộc rất là nghiêm khắc. 

Ngày  trước,  tôi  trải  qua  học  tập,  đã  từng  nói  qua 

với  các  bạn  rất  nhiều  lần,  cung  cấp  cho  các  bạn  làm 

151 



tham khảo, nếu bạn muốn thật có thành tựu thì phải giữ 

quy củ xưa. Hiện tại thiện tri thức không chỉ là có thể 

gặp không thể cầu, gặp cũng không thể gặp được, cầu 

thì  không  cần  phải  nghĩ.  Ở  thời  đại  này  của  chúng  ta 

phải  làm  sao?  Đại  đức  xưa,  thiện  hữu  trước  một  đời 

dạy  bảo  chúng  ta,  làm  đệ  tử  tư  thục  của  người  xưa. 

Biện pháp này tốt. Tìm một vị Đại đức xưa làm lão sư. 

Người đó đã không còn, người không còn nhưng trước 

tác của họ còn. Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam dạy tôi lấy Đại 

Sư Ấn Quang làm thầy. Đại Sư Ấn Quang là thầy của 

lão cư sĩ. Thầy khiêm tốn, nói:  “Chúng ta là đồng học, 

 chúng  ta  đều  nương  theo  Đại  Sư  Ấn  Quang” .  Làm 

cách  nào  để  nương  theo?  Ngày  ngày  đọc  "Văn  Sao", 

ngày ngày học tập "Văn Sao". "Văn Sao" là Đại Sư Ấn 

Quang  giáo  huấn  đối  với  đại  chúng.  Chúng  ta  phát 

nguyện  làm  học  trò  tốt  của  Đại  Sư  Ấn  Quang,  tiếp 

nhận pháp của Ngài, y giáo phụng hành, đây chính là 

học trò của Đại Sư Ấn Quang. Đến lúc nào chính mình 

chân  thật  có  giác  ngộ,  có  kiến  địa  rồi  (kiến  địa  là  có 

năng lực phân biệt tà chánh, phải quấy, chân vọng của 

thế xuất thế gian pháp), thì bạn liền có thể đi tham học. 

152 



Nếu  không  có  năng  lực  phân  biệt  thì  bạn  không  thể 

tham  học.  Việc  này  chính  mình  phải  biết.  Vì  hiện  tại 

không  có  người  ràng  buộc  bạn,  nên  chính  mình  cần 

phải  ràng  buộc  chính  mình.  Nếu  như  không  có  năng 

lực, nghe người khác nói chuyện, còn bị cảnh giới bên 

ngoài dao động, vậy thì làm sao được? Bạn sẽ sanh ra 

nghi hoặc đối với chính mình đã học, vậy thì có đáng 

sợ không? 

Thí  dụ,  ngày  nay  chúng  ta  học  quyển  Kinh  này, 

đây là bổn hội tập mới, được hội tập 70 năm trước. Lão 

cư sĩ Hạ Liên Cư truyền cho học trò của Ngài. Ở Trung 

Quốc đại lục, tiếp nhận truyền thừa là lão cư sĩ Hoàng 

Niệm  Tổ.  Ngoài  ra,  Ngài  còn  có  một  học  trò  cũng  là 

người tại gia, cư sĩ Hoàng Lô Sơ thân cận Hạ lão nhiều 

năm, là bạn học với lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. Trong 

bạt  văn  có  nhắc  đến  ông.  Về  sau  ông  đến  Đài  Loan, 

xuất gia ở Đài Loan, là Pháp sư Luật Hàng. Ở tại Đài 

Trung, bổn hội tập này chính là do Pháp sư Luật Hàng 

mang  đến  Đài  Loan.  Lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam  giảng 

Kinh nói pháp ở Đài Trung, ông đem quyển này tặng 

153 



cho lão sư Lý. Lão sư Lý vừa xem qua rất là hoan hỉ, 

vì phía trước có một thiên lời tựa rất dài là do thầy của 

ông - cư sĩ Mai Quang Hi viết. Cư sĩ Mai Quang Hi là 

lão sư của cư sĩ Lý Bỉnh Nam, giáo lý của lão sư Lý là 

học với Ngài. Lão sư Lý cũng có mấy vị lão sư, Tịnh 

Độ  là  Đại  Sư  Ấn  Quang  truyền,  cho  nên  có  một  cội 

nguồn như vậy, có truyền thừa của thầy. Mai lão và Hạ 

lão là bạn học, duyên của hai vị này rất sâu, quan hệ rất 

là  tốt,  tuổi  tác  cũng  gần  bằng  nhau. Lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ nói với tôi:  "Cuối đời, Mai Quang Hi bái cư 

 sĩ  Hạ  Liên  làm  thầy" .  Sự  việc  này  rất  ít  người  biết 

được. Mai Quang Hi là cậu của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. 

Cuối đời có thể bái bạn học làm thầy, nếu không phải 

là  bội  phục  đến  sát  đất  thì  làm  sao  có  thể  làm  được? 

Không  phải  người  thông  thường!  Các  Ngài  đã  truyền 

thừa bộ Đại Kinh này. Cho nên, Lý lão sư sau khi tiếp 

nhận được quyển Kinh này thì lập tức liền khai giảng ở 

Đài  Trung,  đồng  thời  chính  ông  cũng  viết  ra  Mi  Chú 

(chúng ta đều in quyển này ra, các vị xem thấy quyển 

Mi Chú này viết vào năm 1950, năm nay vừa đúng 50 

năm). 

154 



Lần này, không ít người từ bên ngoài đến tham gia 

kỷ  niệm  ba  năm  Hàn  Quán  Trưởng  mất,  tôi  đem  bản 

nguyên gốc này mang ra, không ít người xem thấy qua. 

Một quyển sách cũ từ 50 năm trước, tôi gìn giữ rất là 

hoàn  chỉnh,  không  bị  tổn  hại.  Tôi  ở  Đài  Trung  mười 

năm, lão cư sĩ Lý đem quyển này giao cho tôi, tôi có 

trách  nhiệm  y  theo  quyển  này  tu  học,  tôi  cũng  có  sứ 

mạng hoằng dương quyển này. Sư Ngộ Văn, thời gian 

pháp hội ông ấy cũng đến hai ngày, mang đến một số 

tạp  chí  cho  tôi  xem  và  nói:   “Pháp  sư!  Có  người  phê 

 bình  quyển  này” .  Tôi  nói:   “Tôi  biết!  Người  phê  bình 

 quá nhiều, các vị có thể nghe, tôi sẽ không nghe. Nếu 

 như  tôi  nghe  những  tin  tức  này  thì  tôi  ở  Đài  Trung 

 mười  năm  xem  như  học  uổng  phí  rồi,  lão  sư  Lý  đem 

 quyển  này  truyền  lại  cho  tôi,  Ngài  đã  nhìn  sai  người 

 rồi!" .  Các  vị  nghĩ  xem  có  đúng  không?  Đừng  nói 

người  thông  thường  hủy  báng  quyển  này,  hiểu  sai  đi 

quyển này tôi sẽ không để ý, mà chư Phật Bồ Tát hiện 

tiền nói quyển này không đáng tin, còn có quyển khác 

tốt hơn, tôi cũng sẽ không để ý họ, tôi cũng sẽ không 

tiếp nhận. Vì sao vậy? Nếu tôi tiếp nhận, đó chân thật 

155 



là bội sư phản đạo, vong ân phụ nghĩa. Ngay nhân cách 

làm  người  cũng  không  có,  bạn  còn  nói  gì  đến  học 

Phật? Thế Tôn dạy người học đạo, trong "Tịnh Nghiệp 

Tam Phước", câu đầu tiên là  "hiếu kính cha mẹ, phụng 

 sự  sư  trưởng" ,  hai  câu  nói  này  thì  tôi  hoàn  toàn  trái 

nghịch, vậy thì phía sau không cần phải nói đến. Cho 

nên,  tôi  nói  các  bạn  học  đạo  không  có  lão  sư,  đó  là 

đương nhiên, vì bất cứ người nào, các bạn đều có thể 

nghe.  Tôi  có  lão  sư,  cho  nên  ngoài  lão  sư  ra,  tôi  sẽ 

không  nghe.  Các  vị  nói  tương  ưng  với  lão  sư  của  tôi 

nói  thì  tôi  nghe,  không  tương  ưng  thì  tôi  nhất  định  sẽ 

không  nghe.  Tu  học  hoằng  pháp  của  tôi  có  phương 

hướng, có quỹ đạo, có y cứ, làm sao có thể dễ dàng bị 

người  khác  dao  động,  vậy  còn  có  thể  thành  tựu  hay 

sao?  Thành  tựu  còn  không  dễ,  bạn  còn  có  năng  lực 

gánh vác gia nghiệp của Như Lai hay sao? Hoằng pháp 

lợi sanh là gia nghiệp của Như Lai. Đạo lý này chúng 

ta phải hiểu thì gốc của chúng ta mới có thể cắm được 

chắc,  đạo  nghiệp của  chúng  ta  mới  có  hy  vọng  thành 

tựu. 

156 



Giống  như  nguyện  này  đã  nói:   "Thành  tựu  nhất 

 thiết  trí  tuệ,  hoạch  đắc  vô  biên  biện  tài" .  Biện  tài  từ 

chỗ  nào  mà  có?  Biện  tài  từ  trí  tuệ  mà  có.  Trước  tiên 

phải  thành  tựu  tất  cả  trí  tuệ.  Tất  cả  trí  tuệ,  cái  duyên 

này là thiện tri thức. Tôi thân cận lão sư. Khi còn trẻ, 

tôi có ba vị lão sư. Ba vị lão sư dạy cho tôi nguyên lý 

nguyên tắc hoàn toàn giống nhau, đó chính là nghe một 

mình  thầy  dạy,  không  được  nghe  người  khác  nói. 

Không phải nói người khác giảng không hay, mà là vì 

mỗi một người có con đường, tư tưởng của mỗi người 

không  giống  nhau,  phương  pháp  tu  học  của  mỗi  một 

người  cũng  không  hề  giống  nhau.  Cho  nên,  chúng  ta 

chỉ  có  thể  học  một  người,  không  thể  học  nhiều.  Phải 

cắm gốc ở một lý, gốc sâu bền vững, sau đó mới có thể 

thông suốt được tất cả. Đây là phương pháp giáo học 

cổ xưa của chúng ta, bám sâu, không giống như cách 

giáo dục của trường học ngày nay. 

Tôi  cùng  Phương tiên  sinh  học  triết  học,  Phương 

tiên sinh không để tôi đến trường học để nghe bài, do 

nguyên  nhân  gì  vậy?  Sợ  tôi  quen  biết  thầy  giáo  quá 

157 



nhiều,  quen  biết  bạn  học  quá  nhiều,  nghe  ở  đây  một 

chút,  nghe  ở  kia  một  chút,  tư  tưởng  của  tôi  liền  loạn, 

hay nói cách khác, tôi chỉ có thể có được một ít thường 

thức  của  triết  học,  còn  tinh  túy  của  triết  học  thì  tôi 

không học được. Cho nên thầy rất là từ bi, thầy để tôi 

đến  nhà  của  thầy  học,  mỗi  chủ  nhật  thầy  dạy  cho  tôi 

hai giờ đồng hồ. Lên lớp ở trong nhà của thầy, học trò 

chỉ có một mình tôi, chúng tôi là một đối một mà dạy. 

Từ bi đến tột đỉnh! Đây là sư  thừa.  Thật  là không dễ 

dàng! Tôi không có đóng học phí, cũng không có cúng 

dường.  Vào  lúc  đó,  đời  sống  của  tôi  rất  là  khốn  khó, 

nhưng lão sư đối với tôi tốt đến như vậy, yêu thương 

đến như vậy là do nguyên nhân gì? Chịu học, hiếu học, 

chính cái điểm chân thành này đã cảm động lão sư. 

Sau  khi  tiếp  xúc  với  Phật  pháp,  tôi  rất  may  mắn 

quen biết Đại Sư Chương Gia, tôi theo học với thầy ba 

năm.  Phương  thức  của  Đại  Sư  giống  y  như  Phương 

tiên  sinh,  cũng  là  mỗi  một  tuần  dạy  cho  tôi  hai  giờ 

đồng  hồ.  Tôi  thân  cận  Đại  Sư  ba  năm,  mãi  đến  khi 

Ngài vãng sanh. Gốc của tôi từ đây mà cắm vào. Một 

158 



năm  sau  khi  Đại  Sư  Chương  Gia  vãng  sanh,  tôi  thân 

cận lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Đài Trung. Ngày đầu tiên 

gặp mặt, thầy liền nói ra điều kiện. 

- 

Điều  kiện  thứ  nhất,  chỉ  có  thể  theo  học  với 

thầy, ngoài thầy ra, bất cứ pháp sư, cư sĩ Đại đức nào 

giảng Kinh nói pháp đều không được nghe. 

- 

Điều  kiện  thứ  hai,  không  luận  xem  sách  gì, 

sách  Phật  cũng  vậy,  thư  tịch  thông  thường  cũng  vậy, 

không  được  sự  đồng  ý  của  thầy  thì  không  cho  phép 

xem. 

- 

Điều kiện thứ ba, thầy biết tôi ngày trước đã 

thân  cận  Đại  Sư  Chương  Gia,  thân  cận  tiên  sinh 

Phương Đông Mỹ, hai người này thầy cũng rất là bội 

phục, thế nhưng thầy nói:  “Những gì mà ông học trước 

 đây với các Ngài đều phải bỏ hết, tôi không thừa nhận, 

 ông học lại từ đầu. Ba điều kiện này ông tiếp nhận thì 

 được,  ông  ở  lại  chỗ  tôi  học,  không  tiếp  nhận  thì  ông 

 đến nơi khác mà học” . 

159 



Tôi  tiếp  nhận  điều  kiện  của  thầy.  Đây  gọi  là  sư 

thừa.  Lão  sư  rất  tốt.  Điều  kiện  này  có  hiệu  lực  trong 

thời gian năm năm, sau năm năm sách gì cũng có thể 

xem,  người  khác  giảng  bất  cứ  thứ  gì  bạn  đều  có  thể 

nghe,  trong  năm  năm  thì  nhất  định  không  được.  Tôi 

dùng phương pháp này có được lợi ích rất tốt, đại khái 

khoảng hai đến ba tháng liền cảm thấy được tâm thanh 

tịnh,  nhãn  căn  thanh  tịnh,  nhĩ  căn  thanh  tịnh,  ý  căn 

thanh tịnh. Nhãn căn có rất nhiều thứ đều không được 

xem, nhĩ căn có rất nhiều thứ đều không được nghe, ý 

thì  có  rất  nhiều  thứ  cũng  không  được  nghĩ  đến.  Tâm 

thanh tịnh liền sanh trí tuệ. Sanh được một chút trí tuệ, 

khi  nghe  lão  sư  Lý  giảng  Kinh nói pháp,  thể  hội  liền 

không  giống  nhau.  Tôi  nghe  Kinh  có  được  lĩnh  ngộ, 

thể  hội  được  so  với  bạn  học  thông  thường  sâu  hơn, 

được rộng hơn, liền được chỗ tốt. Sau nửa năm thì hiệu 

quả  càng  rõ  rệt.  Tôi  cảm  tạ  lão  sư  và  nói  với  Ngài: 

 “Phương  pháp này  tốt,  có  hiệu  quả,  lão  sư  Ngài  hạn 

 chế  con  năm  năm,  con  tự  động  thêm  năm  năm” .  Tôi 

tuân  thủ  phương pháp  của  lão  sư  Lý  mười  năm.  Như 

160 



vậy thì tâm bạn  mới có  chủ tể, trong sáu Ba  La  Mật, 

bạn mới có Thiền định, mới có Bát Nhã. 

Ngạn  ngữ  có  câu:   "Tám  gió  thổi  không  động" . 

Tám gió thổi không động thì bạn có sức định nho nhỏ 

rồi. Chúng ta lấy thí dụ này để  nói. Cái  bạn thấy, cái 

bạn nghe, ý kiến phản đối thì bạn mỉm cười cho qua, 

tuyệt đối không bị nó làm dao động. Những ngôn luận 

của  họ,  những  cử  chỉ  của  họ,  bạn  rõ  ràng  tường  tận, 

thông suốt thấu đáo, đó là trí tuệ. Bạn vừa nhìn là thấu 

suốt hết,  không chỉ trước mắt có thể nhìn thấu họ, còn 

có thể nhìn thấu được quả báo tương lai của họ. Khi có 

năng lực này, bạn mới có thể tham học. Thành tựu tất 

cả  trí  tuệ,  đạt  được  vô  biên  biện  tài,  bạn  mới  có  thể 

tham  học.  Tham  học  là  gì?  Không  luận  bất  cứ  người 

nào diễn giảng bạn đều có thể nghe, không luận bất cứ 

sách gì bạn đều có thể xem. Vì sao vậy? Bạn có năng 

lực phân biệt tà chánh, bạn có năng lực phân biệt phải 

quấy, bạn có năng lực phân biệt chân giả. Họ thành tựu 

hậu  đắc  trí  của  bạn,  họ  sẽ  không  phá  hoại  bạn,  họ  sẽ 

không ảnh hưởng căn bản trí của bạn, trái lại họ có thể 

161 



thành tựu hậu đắc trí của bạn. Hậu đắc trí là không gì 

không biết. Cho nên chúng ta trước khi chưa có được 

định  huệ,  nên  giữ  giáo  huấn  của  lão  sư  là  chắc  chắn 

đúng đắn. Tôi  giới thiệu lão sư  cho  các vị đồng tu là 

"Kinh  Vô  Lượng  Thọ",  nương  A  Di  Đà  Phật  làm  lão 

sư, lấy bổn hội tập này làm lão sư. Thế nhưng phải làm 

thế nào để đọc bổn hội tập này? Lão cư sĩ Hạ Liên Cư 

nói:   “Thọ  trì  bổn  hội  tập,  chí  ít  phải  đem  năm  loại 

 nguyên bản dịch đọc qua một lần, hoặc giả đọc qua vài 

 lần, sau đó đối với bổn hội tập này, bạn liền sanh tín 

 tâm kiên định không thay đổi” . Phàm hễ nói những lời 

nói này là họ chưa đọc qua năm loại nguyên bản dịch, 

họ đến là để phá hoại, không có dụng ý khác. Việc này 

đã tạo ra tội nghiệp rất sâu, là phá hòa hợp  tăng, phá 

Tam Bảo, là tội nghiệp cực trọng. 

Muốn đạt được định huệ, nền tảng của định huệ là 

gì? Gốc của định huệ, gốc của chúng ta tu hành là quan 

niệm  lý  luận,  "hiếu  thân  tôn  sư"  là  gốc,  "tịnh  nghiệp 

tam phước" là gốc. Phật nói được rất rõ ràng:  "Ba đời 

 chư  Phật,  chánh  nhân  tịnh  nghiệp" ,  cho  nên  đây  là 

162 



gốc. Từ nơi gốc này mà nẩy mầm. Mầm là cái gì?  "Từ 

 tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp" . Gốc này của bạn là 

sống. Nếu như không có sự tu trì này, cái gốc này chôn 

xuống  đất  là  chết,  không  phải  sống,  nó  vẫn  chưa  nẩy 

mầm,  vậy  thì  gốc  này  có  ích  gì  chứ?  Tu  hành  từ  nơi 

nào  mà  khởi  tu?  Bồi  dưỡng  tâm  từ  bi,  hành  mười 

nghiệp  thiện;  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm 

phải  dùng  mười  thiện  để  đối  chiếu,  bạn  so  sánh  một 

chút  xem  nó  có  trái  ngược  hay  không?  Nếu  như  trái 

ngược  với  mười  nghiệp  thiện,  thì  bạn  đang  làm  việc 

sáu cõi ba đường. Nếu như tương ưng với mười nghiệp 

thiện  thì  tốt,  cái  mầm  này  của  bạn  sẽ  phát  khởi  được 

tốt. Từ trên nền tảng này thêm vào dụng công, gia công 

dụng hạnh, tu tam quy,  "thọ trì tam quy, cụ túc chúng 

 giới, bất phạm oai nghi" , thì cái gốc này của bạn lớn 

thành  cây,  lớn  thành  một  cây  nhỏ.  Ý  nghĩa  của  “tam 

quy” phải rất rõ ràng, rất tường tận. "Quy" là quay đầu, 

"y"  là  nương  tựa;  ta  từ  mê-tà-nhiễm  quay  đầu  lại, 

nương  vào  Giác-Chánh-Tịnh.  Chân  thật  có  chỗ  quay 

về, có chỗ nương tựa. 

163 



Đại đức xưa ngoài việc này ra, còn  dạy chúng ta 

tìm  một  điển  hình,  tìm  một  tấm  gương  để  thay  đổi 

chính mình. Phương pháp này đích thực là tốt, là của 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  truyền  cho.  Trên  "Kinh  Hoa 

Nghiêm", Thiện Tài Đồng Tử chính là một tấm gương 

tốt của tu hành, chính là một điển hình. Thiện Tài thân 

cận  một  vị  thiện  tri  thức  là  Bồ  Tát  Văn  Thù  Sư  Lợi, 

đây  đều  làm  điển  hình,  làm  tấm  gương  cho  chúng  ta. 

Chúng  ta  mới  có  thể  thành  tựu,  không  gì  không  biết. 

Đến lúc đó, tất cả chúng sanh đều là thiện hữu,  "tình 

 dữ vô tình, đồng viên chủng trí" . Thành tựu không gì 

không  biết  của  ta,  đây  mới  là  trí  tuệ  chân  thật  viên 

mãn.  Không  phải bạn  ở  trong  nhà  bế  quan  mà  có  thể 

thành tựu, mà là ở trong đời sống làm việc, trong đối 

nhân xử thế tiếp vật học tập mà thành tựu. Sáu căn tiếp 

xúc toàn là thiện tri thức, toàn là Phật Bồ Tát thì bạn 

mới có thể thành tựu trí tuệ viên mãn của chính mình, 

làm gì mà đơn giản như vậy? Cho nên, trước tiên cần 

phải  đoạn  phiền  não,  cũng  chính  là  chúng  ta  thường 

nói:  “Phải buông xả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

 của  chúng  ta,  hồi  phục  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh 

164 



 giác của chính mình” ; lấy thanh tịnh, bình đẳng, chánh 

giác để tham học, để tiếp xúc ngoại vật, vậy mới có thể 

thành tựu trí tuệ chân thật, trí tuệ vô lượng, thành tựu 

vô lượng biện tài. Nếu không ở nơi đây mà hạ thủ công 

phu, cho dù chúng ta tu học thế nào, tu cả một đời cũng 

không thể thành tựu. 

Cho nên, việc đầu tiên chính là quan niệm lý luận 

nhất định phải rõ ràng, đó là "hiếu thân tôn sư". Phật 

pháp là sư đạo, mà sư đạo được xây dựng trên nền tảng 

của hiếu đạo, cho nên nền tảng của Phật pháp là hiếu 

đạo. Nền tảng giáo hóa chúng sanh của cổ Thánh tiên 

Hiền chúng ta cũng là ở hiếu đạo. Phật giáo truyền đến 

Trung Quốc, vì sao được người Trung Quốc nhiệt liệt 

hoan nghênh, nhiệt liệt yêu thích, mở mang rộng lớn? 

Quan niệm lý luận cơ bản hoàn toàn tương đồng, đạo 

lý  chính  là  như  vậy,  là  sư  đạo.  Sư  đạo  không  còn  thì 

hiếu  đạo  cũng  sẽ  không  còn.  Sư  đạo  và  hiếu  đạo  có 

quan hệ mật thiết, có thể nói là quan hệ biểu lý. Xã hội 

ngày nay, hiếu đạo không còn nữa, sư đạo cũng không 

còn,  cho  nên  ngày  nay  chúng  ta  tu  học  phải  tuân  thủ 

165 



phương pháp của người xưa dạy cho chúng ta, đó là tư 

thục người xưa. 

Ngày nay, chúng ta lấy "Kinh Vô Lượng Thọ" làm 

lão  sư,  nương  vào  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  để  tu  học. 

"Kinh Vô Lượng Thọ" tổng cộng có chín bản, trong đó 

năm loại là nguyên bản dịch, hai loại bổn hội tập, một 

loại là bổn tiết hiệu của Khang Tăng Khải, một loại là 

của cư sĩ Bàng Tế Thanh làm. Chín bổn này phải nên 

đem nó đọc qua một lần, chí ít phải đọc một lần, có thể 

đọc qua ba đến năm lần thì rất tốt, sau đó một lòng một 

dạ thọ trì bổn hội tập của Hạ Liên Cư, bạn liền có thể 

đoạn  nghi  sanh  tín,  bạn  liền  có  thể  ở  ngay  trong  một 

đời này có thành tựu huy hoàng không thể nghĩ bàn. 

166 





****************** 

(VCD 158) 

 8"Vô ngại biện tài"  cũng phải lượt nói qua, đây là 

nói ở trên Như Lai quả địa. Biện tài là một loại kỹ xảo 

diễn thuyết, cũng là  một loại tài năng, diễn thuyết tài 

hoa, cho nên gọi là biện tài. Trên Kinh Phật nói có bốn 

loại,  gọi  là   "Tứ  vô  ngại  biện" ,  cũng  gọi  là   "Tứ  vô 

 ngại giải" .    

TỨ VÔ NGẠI BIỆN TÀI 

   Loại biện tài thứ nhất là "Pháp vô ngại". 

“Pháp” là nói pháp tướng, cũng chính là nói danh 

từ  thuật  ngữ phải thông  đạt  vô  ngại.  Sự  việc  này  đến 



8 Bắt đầu đĩa 158 

167 



nơi đâu để học vậy? Phải học rộng nghe nhiều thì mới 

được. Pháp là vạn pháp, thế xuất thế gian pháp đều bao 

gồm ở trong đó, cái gọi là  "đọc vạn quyển sách, đi vạn 

 dặm đường" . Vậy thì ngày nay chúng ta phải một môn 

thâm nhập, trường kỳ huân tu, với phương pháp này có 

cản trở hay không? Chúng ta phải nên làm thế nào để 

tu học, nếu như có thể hai bên đều quan tâm đến? Việc 

này rất quan trọng. Thực tế, nói đến phương pháp thì 

có, người xưa đã cung cấp rất nhiều tư liệu tham khảo. 

Tư liệu tham khảo là gì? Chú sớ. Tịnh Tông chúng ta 

có  năm  Kinh  một  luận,  mỗi  bộ  Kinh  luận  đều  có  rất 

nhiều  chú  sớ.  Chúng  ta  đọc  những  chú  sớ  này,  trong 

chú  sớ  gần  như  đem  những  danh  từ  thuật  ngữ  trong 

Phật  pháp  và  thế  pháp  đều  dùng  đến,  tuyệt  đại  đa  số 

đều dùng đến. Thứ hai, chúng ta nghiên giáo chắc chắn 

không  thể  rời  khỏi  công  cụ  sách  (công  cụ  sách  là  từ 

điển). Đại Từ Điển trong thế pháp hiện tại các vị xem 

thấy là "Trung Văn Đại Từ Điển", đây cũng là cận đại 

biện, nội dung rất phong phú, nó có  mười quyển lớn. 

Trong Phật giáo có "Phật Giáo Đại Từ Điển", chúng ta 

cũng  có  rất  nhiều  loại.  Những  thứ  này  giúp  chúng  ta 

168 



hấp thu thường thức của thế xuất thế gian pháp, rộng 

hiểu  danh  tướng,  thế  là  khi  bạn  diễn  giảng  thì  bạn 

không có chướng ngại. Nếu như chúng ta lại đọc qua 

rất nhiều sách, thực tế mà nói, thời gian và tinh lực của 

chúng ta đều không đủ dùng. Chỉ có lấy chuyên hoằng, 

chúng  ta  chọn  lấy  tinh  hoa,  lại  không  trái  với   “một 

 môn thâm nhập”  của chúng ta hiện tại. 

Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  chú  giải  quyển  Kinh 

này đã vận dụng hơn 100 loại tư liệu tham khảo, hay 

nói cách khác, bạn xem chú giải này của Ngài thì giống 

như bạn đã xem hơn 100 loại Kinh luận. Khi Ngài viết 

quyển  sách  này,  tôi  cũng  cảm  thấy  rất  kỳ  lạ,  làm  sao 

Ngài có thể nhớ được nhiều thứ đến như vậy? Bởi vì 

sau  khi  cách  mạng  văn  hóa,  tất  cả  những  Kinh  giáo 

trong đại lục gần như bị hủy diệt hết, Ngài còn muốn 

những thứ này, tư liệu mà Ngài tham khảo từ nơi đâu 

mà có? Nếu nhờ vào sức  nhớ thì thật là quá cừ khôi, 

không thể không bội phục. Tôi đến thăm viếng nhà của 

Ngài, trong nhà chất rất nhiều sách, bạn bè gởi đến để 

ở  trong  nhà  của  Ngài,  quả  nhiên  Ngài  đều  dùng  đến. 

169 



Ngài không có sách, nhưng bạn bè có một đống to sách 

Kinh Phật gởi trong nhà của Ngài. Cho nên, sau khi tôi 

thấy  rồi,  tôi  nói:   “Tôi  tặng  một  bộ  “Đại  Tạng  Kinh” 

 cho Ngài” . Ngài nói:  “Không cần đâu, đủ dùng rồi”.  

Cảm  ứng  không  thể  nghĩ  bàn!  Làm  gì  mà  gặp  được 

may mắn đến như vậy? Tặng nhiều sách đến như vậy, 

quả nhiên đều hữu dụng. Chúng ta đối với bổn hội tập 

này,  đối  với  chú  giải  này  còn  có  thể  không  tin  tưởng 

hay sao? Bạn vừa thấy ra như vậy, thật là Phật Bồ Tát 

gia trì. Ngài phát tâm làm chú giải, tư liệu tham khảo 

Phật  Bồ  Tát  liền  đưa  đến,  dù  bạn  có  đi  thu  tập  cũng 

không thể thu tập nhiều đến như vậy. Thật là cảm ứng 

không  thể  nghĩ  bàn!  Các  vị  phải  nên  biết,  nhà  Phật 

hoằng  truyền  không  nói  cảm  ứng,  không  nói  thần 

thông. Cảm ứng thần thông chắc chắn là có, đây là gì 

vậy? Đây là thành tích tu học của chúng ta. Thế nhưng 

chúng ta quyết định không nên chấp trước, chấp trước 

thì hỏng rồi, liền biến thành ma chướng. Cảm ứng thần 

thông nhất định là có. Tôi đến nhà của Ngài, vừa tham 

quan, tôi liền hiểu rõ đây không phải sức người có thể 

170 



làm được. Vấn đề giáo thì giải quyết rồi, đó là dẫn cứ 

Kinh điển. 

   Loại biện tài thứ hai là "Nghĩa vô ngại". 

 “ Nghĩa” là lý luận, đạo lý hàm chứa trong văn tự 

Kinh điển. Bạn phải thông đạt vô ngại, hàm chứa đạo 

lý  sâu  rộng  vô  tận.  Việc  này  phải  có  công  phu.  Nếu 

không có công phu thì pháp vô ngại có lẽ bạn có thể 

làm  đến  được,  bạn  đem  lý  trong  đây  tra  ra  được  rõ 

ràng, đều có thể giảng giải được tốt, một câu một chữ 

đều  không  có  chướng  ngại,  thế  nhưng  nghĩa  lý  hàm 

chứa  trong  đó  thì  khó,  cho  dù  bạn  có  tra  sách  tham 

khảo  hay  tra  tự  điển  cũng  không  ra.  Cái  này  là  cảnh 

giới  ngộ  nhập  của  bạn.  Cảnh  giới  này,  nếu  như  là 

người thật dụng công, sau nhiều năm sẽ tăng thêm, mỗi 

năm  đều  không  như  nhau,  khi  giảng  Kinh  sẽ  rất  dễ 

dàng thấy ra được. 

Bạn thấy "Kinh Vô Lượng Thọ" tôi giảng lần này 

nữa là lần thứ mười một. Ngày trước mỗi lần giảng đại 

khái  đều  có  ghi  âm  lại  (vào  lúc  đó  chưa  có  băng  ghi 

171 



hình, chỉ thu âm), các vị có thể nghe qua và so sánh, 

mỗi  lần  giảng  đều  không  như  nhau,  cảnh  giới  không 

như nhau, ngộ nhập không như nhau. Làm sao có thể 

ngộ nhập? Xin nói với các bạn, “muốn ngộ nhập thì 

 nhất  định  phải  buông  xả” ,  bạn  buông  xả  được  ít  thì 

bạn ngộ nhập được ít, bạn buông xả được nhiều thì bạn 

ngộ nhập cũng nhiều. Buông xả danh vọng lợi dưỡng, 

buông xả tham-sân-si-mạn, buông xả vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước,  trí  tuệ  của  bạn  liền  khai.  Buông  xả 

được  càng  nhiều  thì  trí  tuệ  của  bạn  càng  lớn,  càng 

rộng, bạn xem ý nghĩa trong Kinh liền thấy được càng 

sâu. Mỗi  câu  mỗi  chữ đều là sâu rộng vô lượng. Cho 

nên, “nghĩa vô ngại” đó là phải thật công phu, phải có 

thể  khế  nhập.  Trong  bốn  loại  vô  ngại  thì   "nghĩa  vô 

 ngại"  là quan trọng nhất, quan trọng hơn bất cứ thứ gì, 

hay nói cách khác, bạn phải thật tu, bạn phải thật làm 

thì  bạn  mới  chân  thật  có  thể  thể  hội.  Nếu  bạn  không 

thật làm thì chắc chắn là bạn không đạt được. 

   Loại biện tài thứ ba là "Từ vô ngại". 

172 



“Từ”  là  ngôn  từ.  Việc  này  có  thể  học  tập.  Ngày 

nay,  từ  của  chúng  ta  có  chướng  ngại.  Trong  thính 

chúng  cũng  có  người  nước  ngoài  nghe,  chúng  ta  còn 

phải có phiên dịch, vậy thì có chướng ngại. Có người 

có thiên tài ngôn ngữ. Người có thiên tài ngôn ngữ thì 

giống như từ vô ngại. Như hôm trước, có một vị tiên 

sinh họ Trần (cư sĩ Trần) từ Paris đến. Ông đã ở Pháp 

mười hai năm, làm ký giả tin tức. Ông là người Quảng 

Đông.  Ông  hiểu  được  tám  loại  ngôn  ngữ.  Khi  ở  Úc 

châu, ông nghe được tiếng Pháp, nghe được tiếng Anh, 

tiếng Đức, tiếng Ý, những ngôn ngữ chung quanh ông 

đều  nghe  hiểu  được.  Thông  đạt  nhiều  ngôn  ngữ  khác 

nhau thì việc hoằng pháp lợi sanh sẽ không có chướng 

ngại. Cho nên, đến Úc Châu hoằng pháp có được phiên 

dịch  tốt  như  vậy,  đây  là  sự  giúp  đỡ  rất  tốt.  Hơn  nữa, 

ông là người làm công tác tin tức báo chí, nên đối với 

những  từ  ngữ  này,  ông  đặc  biệt  lưu  ý.  Ông  thường 

xuyên phải viết bài tin tức, phải đưa tin. Việc này phải 

học tập. 

   Loại biện tài thứ tư là “Nhạo thuyết vô ngại”. 

173 



Đó  là  bạn  phải  phát  nguyện,  không  phát  nguyện 

thì không được. "Nhạo thuyết vô ngại”, bạn phải hoan 

hỉ nói. Nếu như bạn phía trước đều vô ngại, nhưng bạn 

không hoan hỉ giảng Kinh cho người nghe, vậy cũng là 

không cách gì. Cho nên, bạn phải có tâm hoan hỉ, đây 

chính là tâm đại từ đại bi. 

Chúng ta biết được, người thế gian mỗi ngày liều 

mạng làm việc, đều rất là chăm chỉ, rất là nỗ lực, thậm 

chí  phấn  đấu  từng  giây  từng  phút,  không  mệt  không 

chán,  sức  mạnh  gì  đang  thúc  đẩy  họ  vậy?  Danh  lợi;  

không phải vì danh thì là vì lợi. Đối với người tu hành 

thì danh lợi đã buông xả rồi. Sức mạnh gì đã thúc đẩy 

họ?  Tâm  đại  bi,  đại  từ  đại  bi,  nguyện  lực  đang  thúc 

đẩy.  Chúng  ta  đã  từng  phát  nguyện:   "Chúng  sanh  vô 

 biên thệ nguyện độ" , thế thì phải đem bổn nguyện của 

chính mình mà thực tiễn, áp dụng. Cho nên, chúng ta 

vẫn rất là chăm chỉ nỗ lực mà làm việc. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  giáo  hóa  tất  cả  chúng  sanh  cần 

phải  chuẩn  bị  đầy  đủ  bốn  điều  kiện  này,  đây  gọi  là 

"Bốn vô ngại biện". Người của Thế  giới Tây Phương 

174 



Cực Lạc, khi vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc, họ được nguyện này của A Di Đà Phật gia trì. Bạn 

ở thế gian này không có biện tài, khi sanh đến Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  biện  tài  của  bạn  liền  thành 

tựu. Việc này không thể nghĩ bàn! Đây là oai thần bổn 

nguyện của A Di Đà Phật gia trì, bạn có thể tin tưởng 

hay  không?  Có  thể  tin!  Một  người  không  biết  nói 

chuyện, người không thể viết văn chương, thậm chí là 

người  biết  chữ  không  nhiều,  họ  bỗng  chốc  phát  tâm 

học giảng Kinh thì họ cái gì cũng biết; họ cũng có thể 

viết, họ cũng có thể nói, khi lên giảng đài rồi thì mọi 

thứ đều là đạo. Trí tuệ năng lực này từ đâu mà có? Phật 

lực gia trì. Các vị mỗi một vị đồng tu học giảng Kinh, 

tôi tin tưởng đều có cảm ứng này. Chúng ta không nói 

cảm ứng, người hiện tại gọi là có kinh nghiệm này. Kỳ 

thật,  kinh  nghiệm  chính  là  cảm  ứng.  Lão  hòa  thượng 

giảng Kinh nhiều năm thì có cảm ứng này càng nhiều. 

Năm xưa, khi còn trẻ, tôi học Kinh giáo, đã từng ở 

Chùa  Viên  Giác  Hồ  Trang  của  Đài  Bắc  giảng  qua 

"Kinh Viên Giác". Khi Chùa Viên Giác mời tôi giảng 

175 



Kinh, tôi thấy cái tên của chùa đó, tôi nói:  “"Kinh Viên 

 Giác"  sẽ  tương  ưng  với  chùa  của  các  vị”.  Do  đó,  tôi 

chọn lấy chú giải "Viên Giác Kinh Giảng Nghĩa" của 

Pháp  sư  Đế  Nhàn.  Giảng  nghĩa  này  là  của  Lão  Hòa 

thượng  chính  mình  viết.  Tôi  còn  chọn  quyển  "Viên 

Giác  Kinh  Thân  Văn  Ký"  của  cư  sĩ  Giang  Vị  Nông 

viết, cũng do ông làm chủ bút, còn có mấy vị giúp sức 

đều là cư sĩ, Đại đức đương thời, họ nghe lão Pháp sư 

Đế Nhàn giảng "Kinh Viên Giác" và lấy viết ghi lại, ba 

bốn người cùng ghi chép lại,  mỗi ngày đem ghi  chép 

giao cho cư sĩ Giang Vị Nông chỉnh lý, ngày thứ hai lại 

đưa cho lão Pháp sư Đế Nhàn xem. Sau khi lão Pháp 

sư Đế Nhàn xem  rồi, liền gọi họ đến và hỏi:   “Các vị 

 viết đây là những gì mà ngày hôm qua tôi giảng sao?”. 

Mọi  người  đều  nói:   "Đúng  vậy" .  Lão  pháp  sư  ngạc 

nhiên:   “Làm  sao  tôi  có  thể  giảng  được  hay  đến  như 

 vậy!” .  Ngài  chính  mình  cũng  không  biết.  Đây  là  do 

Tam Bảo gia trì, cho nên họ đều không biết, đó không 

phải  là  do  chính  mình  chuẩn  bị.  Cho  nên  chỉ  cần  lên 

đài, cung cung kính kính, thành tâm thành ý, vì lợi ích 

đại chúng, quyết không phải cầu danh vọng lợi dưỡng 

176 



của chính mình, bạn liền sẽ được sự gia trì thù thắng. 

Nếu như vì danh vì lợi, thì bạn ở trên đài giảng chắc 

chắn sẽ nói năng lung tung, Phật Bồ Tát sẽ không gia 

trì bạn, mà yêu ma quỷ quái gia trì, bạn cũng có thể nói 

được hoa trời rơi rụng, thế nhưng ghi chép lại thì rất là 

khó nghe. Yêu ma quỷ quái cũng sẽ nhập vào trên thân 

người, cũng có thể yêu hoặc đại chúng, mê hoặc lòng 

người.  Vì  vậy,  tà  -  chánh  chúng  ta  phải  có  năng  lực 

phân biệt. 

Đây  là  nói  rõ,  nếu  như  hiện  tại  mong  cầu  được 

biện tài hiện tiền vô ngại thì không dám nói, thế nhưng 

nhất định phải có biện tài, người hiện tại gọi là cơ trí 

phản ứng. Chúng ta phải có năng lực này thì chúng ta 

mới có thể đối đáp như nước chảy, mới có thể nói được 

mạch lạc tường tận. 


********************************* 

177 



Kinh văn: "Thiện đàm chư pháp bí yếu, thuyết 

kinh  hành  đạo,  ngữ  như  chung  thinh.  Nhược  bất 

nhĩ giả, bất thủ chánh giác". 

34.  Nguyện  thứ  ba  mươi  bốn:    “THIỆN 

ĐÀM PHÁP YẾU NGUYỆN” 

  “Bí”   không  phải  là  bí  mật.  Xin  nói  với  các  vị, 

trong Phật pháp chắc chắn là không có bí mật. Nếu như 

nói là có bí mật thì đó không phải là Phật pháp. Bạn có 

những  việc  bí  mật  thì  không  phải  là  việc  tốt.  Những 

việc nào mà người không thể thấy được mới là bí mật. 

Chánh đại quang minh, có bí mật gì mà không thể nói 

chứ? 

Bí mật trong Phật pháp là "thâm mật". Cái lý này 

quá sâu nên nói đều khó, nếu như bạn nghe rồi có thể 

thể hội thì đương nhiên là không dễ dàng. Cho nên, bí 

là thâm mật, đây là nói trong Kinh điển có đạo lý thâm 

mật,  rất  không dễ  dàng để  người  ta  thể  hội được,  thế 

nhưng Phật vẫn là có thiện xảo. Phật tuy có thiện xảo, 

nhưng bạn cũng phải có căn  tánh rất tốt  mới dễ dàng 

178 



thể hội được. Căn tánh tốt, tiêu chuẩn ở đâu vậy? Phiền 

não nhẹ, thành kiến rất mỏng, tâm từ bi rất dày. Loại 

căn tánh này, trong Phật pháp gọi là lợi căn. Nói như 

vậy  bạn  sẽ  dễ  dàng  thể  hội.  Nếu  như  người  có  phiền 

não chướng rất nặng, không có tâm từ bi, chỉ có tự tư 

tự lợi thì khó rồi. Phật Bồ Tát có phương tiện khéo léo 

thế nào, các Ngài cũng khó mà dạy bảo, họ cũng không 

cách gì thể hội được. Đối với loại người này, loại pháp 

này thì thâm mật. 

 "Yếu"  chính là rất quan trọng, tinh yếu, thâm mật 

tinh  yếu,  chỉ  có  Phật  mới  biết  được,  người  khác  thì 

không  thể  biết.  "Bí  yếu"   này,  phần  nhiều  là  chỉ  Kinh 

giáo  Đại  Thừa,  trong  Kinh  giáo  Đại  Thừa  còn  gọi  là 

Nhất  Thừa  Pháp,  trong  Phật  pháp  là  Viên  Giáo  Nhất 

Thừa.  Từ  xưa  đến  nay,  Tổ  sư  Đại  đức  các  tông  các 

phái  đều  công  nhận  trong  Kinh  Đại  Thừa  có  ba  loại: 

"Hoa Nghiêm", “Pháp Hoa”, "Phạm Võng" là  "bí yếu"  

của chư Phật. Thế nhưng vẫn còn có thâm mật hơn, đó 

là  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ".  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  là 

tổng kết của "Hoa Nghiêm" và “Pháp Hoa”. 

179 



Các  Đại  đức  Tùy  Đường  nói  rất  hay:   ""Hoa 

 Nghiêm",  “Pháp  Hoa”  đều  là  dẫn  đạo  của  "Kinh  Vô 

 Lượng  Thọ"  mà  thôi".   Ý  nghĩa  của  lời  nói  này,  nếu 

dùng lời hiện tại mà nói, giống như chúng ta đem Kinh 

phân làm ba phần, "Hoa Nghiêm", “Pháp Hoa” là phần 

tựa  dẫn  đạo  của  bổn  Kinh,  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  là 

phần  chánh  tông, "Kinh  A  Di  Đà"  là  phần  lưu  thông. 

Vậy  mới  biết  được  tính  quan  trọng  của  "Kinh  Vô 

Lượng  Thọ"  trong  một  thời  đại  giáo  hóa  49  năm  của 

Thế Tôn. Người xưa dùng thí dụ này, hiển thị bộ Kinh 

này  không  thể  nghĩ  bàn,  là  pháp  môn  một  đời  thành 

Phật, không chỉ là một đời, mà còn là pháp môn bình 

đẳng thành Phật. 

Chúng  ta  ở  trong  đề  Kinh  đã  nói  qua  với  các  vị, 

đây  là  pháp  cho  tất  cả  chúng  sanh  bình  đẳng  thành 

Phật.  Đây  không  chỉ  là  bí  yếu  của  Thế  Tôn,  cũng  có 

thể  nói  là  bí  yếu  của  mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư 

Phật.  "Thiện đàm chư pháp bí yếu"  phải ở ngay nơi đây 

mà thực tiễn, chính là thiện đàm bí yếu của "Kinh Vô 

Lượng Thọ", khéo nói "Kinh Vô Lượng Thọ". Hay nói 

180 



cách khác, tất cả chư Phật nói ra Kinh luận, không có 

loại nào mà không khéo nói. Đây là bộ bí yếu nhất của 

Phật, bạn đều không có chướng ngại, thì các Kinh luận 

khác bạn làm gì còn có chướng ngại chứ? Đương nhiên 

không có chướng ngại! Nếu như chúng ta từ ngay chỗ 

này mà thể hội, chúng ta liền biết được, chúng ta đem 

công lực dùng ở nơi bộ Kinh này, khi bộ Kinh này đã 

thông rồi, bao gồm tất cả Kinh giáo chúng ta thảy đều 

quán  thông,  tín  tâm  của  chúng  ta  liền  sanh  khởi  lên, 

hứng thú cũng có. 

Thế nhưng, có đồng tu nói với tôi:  "Pháp sư! Lời 

 của  Ngài  nói,  con  không  hề  thấy  được".  Tôi  hỏi:   "Vì 

 sao vậy?" . Người ấy trả lời:  "Con rất dụng công, mỗi 

 ngay đang làm mà vẫn không thông, mấy mươi năm rồi 

 mà  vẫn  không  thể  thông" .  Nguyên  nhân  này  do  đâu? 

Nguyên nhân là bạn không y giáo phụng hành. Đại Sư 

Thanh Lương giải Kinh, lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chú 

giải cho Kinh này chính là dùng đề án của Ngài Thanh 

Lương.  Tín-Giải-Hành-Chứng  bốn  phần,  bạn  phải  có 

thể tin, có thể giải, có thể hành. Bạn học Kinh dường 

181 



như cũng tin rồi, cũng hiểu được rồi, nhưng bạn không 

hề đi làm, cho nên trí tuệ của bạn không thể khai mở. 

Bí  yếu  bày  ra  ngay  trước  mặt  bạn,  nhưng  bạn  không 

thể  khai  mở,  bạn  chỉ  có  thể  thông  đạt  văn  tự,  nhưng 

không  thể  thông  đạt  nghĩa  lý.  Bạn  đọc  chú  giải  của 

người xưa, bạn cũng chỉ giữ lấy phạm vi mà người xưa 

đã  nói,  bạn  không  thể  dung  hóa  biến  thành  đời  sống 

của người hiện đại. Khó là ở chỗ này. Nghe những gì 

mà người xưa đã nói, bạn bỗng chốc liền giác ngộ, hóa 

thành  đời  sống  của  người  hiện  đại  thì  mới  hữu  dụng. 

Hay nói cách khác, chướng ngại vẫn là ở chính mình. 

Quyết định phải y giáo phụng hành. 

Trên  Kinh,  Phật  luôn  luôn  khuyên  bảo  chúng  ta 

phải hiếu dưỡng cha mẹ, có phải là chúng ta rất chăm 

chỉ, rất nỗ lực mà làm hay không? Dạy chúng ta hiếu 

kính  với  Phật,  nhưng  chúng  ta  đối  với  Phật,  Bồ  Tát, 

thiện  tri  thức  có  làm  đến  được  tôn  sư  trọng  đạo  hay 

không, chúng ta có loại tâm tôn kính này hay không? 

Phải thực tiễn hành trì vào đời sống. Ở trên Kinh, khi 

vừa  mở  đầu  Phật  liền  dạy  cho  chúng  ta:   "Khéo  giữ 

182 



 khẩu nghiệp, không nói lỗi người", các vị ở ngay trong 

đồng tham đạo hữu còn có tranh luận hay không, còn 

có cãi nhau hay không? Nếu còn có loại hành vi này, 

bạn  đã  phạm  rồi.  "Khéo  giữ  thân  nghiệp,  không  mất 

 oai nghi",  nhất cử nhất động của bạn, có phải là quy củ 

phép tắc hay không?  "Khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô 

 nhiễm",  bạn phải làm mới được! 

A Di Đà Phật làm tấm gương cho chúng ta. Chúng 

ta học tập với A Di Đà Phật chính là y theo quyển này, 

học tập cảnh giới, phương pháp, lý luận của "Kinh Vô 

Lượng Thọ", phải học được giống. Mọi thứ đều giống, 

vậy thì chúc mừng bạn, bạn chính là hóa thân của A Di 

Đà Phật, bạn chính là A Di Đà Phật tái sanh đến. Cho 

nên, bạn phải học cho giống. 

Mấy ngày hôm trước, tôi xem thấy một bức thư để 

ở nhà ăn lầu hai bên đây, không biết từ nơi đâu  đến? 

Là ở Trung Quốc đại lục có một người viết gởi cho tôi. 

Ông  nói  ông  là  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí.  Tôi  xem  thấy 

trong thư ông viết không điều không lý, không giống, 

cho nên tôi không để ý đến ông ấy. Bồ Tát Đại Thế Chí 

183 



rất giống A Di Đà Phật, là đệ tử nhập  môn của A Di 

Đà  Phật,  hay  nói  cách  khác,  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ" 

phải làm đến được một trăm phần trăm, thế nhưng trên 

lá thư đó viết không điều không lý, không giống chút 

nào. Ngày trước, Đại Sư Thiện Đạo nói với chúng ta, 

lời của Ngài nói là chân thật. Trong sử truyện ghi chép, 

Thiện Đạo là A Di Đà Phật tái sanh. Chúng ta phải tỉ 

mỉ quán sát trên văn tự ghi chép, Ngài rất giống. Đại 

Sư Ấn Quang đích thực rất giống Bồ Tát Đại Thế Chí. 

Chúng ta đem Kinh luận mà đối chiếu thì chúng ta có 

thể  tin  được.  Đại  Sư  Thiện  Đạo  nói  ra  hai  câu  danh 

ngôn:  "Như Lai sở dĩ hưng xuất thế, duy thuyết Di Đà 

 bổn nguyện hải" , hay nói cách khác, Di Đà bổn nguyện 

hải,  bốn  mươi  tám  nguyện  là  chư  Phật  nói  ra  tất  cả 

pháp môn bí yếu. Cái bí yếu này chúng ta chỉ bổn Kinh 

này, không những chỉ bổn Kinh này, mà đích chỉ đoạn 

Kinh văn này của chúng ta. Kinh văn phẩm thứ sáu  là 

"thiện  đàm  chư  pháp  bí  yếu",  hay  nói  cách  khác,  họ 

cần phải diễn thuyết. 

184 



Ở trên Kinh luận Phật thường hay dặn bảo chúng 

ta:  "Thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói". Ý nghĩa của 

 "diễn"   là  gì  vậy?  Là  làm  được,  thực  tiễn  (thực  tiễn 

chính  là  "hành  đạo").  Nhất  định  phải  đem  bí  yếu  của 

Phật biến thành tư tưởng hành vi của chính chúng ta, 

người hiện tại gọi là quan niệm lý luận, chúng ta phải 

đem  nó  làm  được.  Đặc  biệt  là  chúng  ta  đem  tinh  yếu 

trong Kinh rút gọn thành năm khóa mục, ít đến không 

thể  ít  hơn  nữa  chính  là  "Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước", 

gồm  mười  một  câu.  Ngày  ngày  phải  phản  tỉnh,  ngày 

ngày  phải  kiểm  điểm  xem   "ta  có  làm  đến  được  hay 

 không?".   "Lục  Hòa",  mỗi  ngày  đều  phải  nỗ  lực  phản 

tỉnh một lần,  "Ta ngày nay đối nhân xử thế tiếp vật có 

 tuân  thủ  giáo  huấn  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  hay 

 không? Ta cùng đại chúng có phải là hòa thuận cùng ở 

 chung  với  nhau  hay  không?".   Nghe  qua  một  số  phản 

tỉnh  của  người  khác,  bạn  phải  nỗ  lực  mà  kiểm  điểm. 

Chính bạn rất không dễ gì phát hiện lỗi lầm của chính 

bạn, thế nhưng khi người khác đến nói lỗi lầm của bạn 

thì bạn lại không dễ gì tiếp nhận, vậy thì lỗi lầm của 

bạn làm sao có thể sửa đổi lại? 

185 



Cho  nên,  người  thông  minh  không  giống  như 

người  thông  thường,  người  thông  minh  xem  thấy  lỗi 

lầm của người khác thì liền sẽ phản tỉnh. Người khác là 

tấm  gương  phản  chiếu  của  chính  mình.  Khi  bạn  xem 

thấy  chỗ  tốt  của  người  khác,  nghĩ  lại  xem  ta  có  hay 

không?  Xem  thấy  khuyết  điểm  của  người  khác,  nghĩ 

lại  xem  chính  mình  có  phạm  hay  không?  Có  thì  sửa 

đổi, không có thì khích lệ. Tất cả người, tất cả việc, tất 

cả  vật  đều  là  một  tấm  gương  của  người  tu  hành,  cho 

nên người sự vật đều là thiện tri thức, là bạn lành của 

người tu hành. Đây là "Kinh Hoa Nghiêm", Thiện Tài 

Đồng Tử 53 tham đã biểu hiện ra. Cho nên Thiện Tài 

biết học, ngay trong một đời thành tựu vô thượng đạo, 

không  cần  đợi  đến  ba  A  Tăng  Kỳ  kiếp,  ngay  đời  sau 

đều  không  cần  thiết.  Đây  là  Phật  nói  với  chúng  ta  rõ 

ràng.  Thành  Phật  ngay  đời  này,  điều  kiện  đã  đầy  đủ 

rồi,  then  chốt  ở  chỗ  là  bạn biết  hay  không  biết.  Then 

chốt  biết  hay  không  biết  lại  là  ở  chỗ  bạn  nghe  Kinh 

nhiều hay ít. Có thể thấy được, việc nghe Kinh thật là 

quá quan trọng. 

186 



Trên hội Lăng Nghiêm, Bồ Tát Văn Thù nói:  "Thử 

 phương chân giáo thể, thanh tịnh tại âm văn".  Chúng 

sanh Thế giới Ta Bà, trong sáu căn thì nhĩ căn là nhạy 

bén nhất, có đầy đủ 1.200 công đức. Vì nhĩ căn nhạy 

bén  nhất,  cho  nên  Thế  Tôn  ở  Thế  giới  Ta  Bà  lấy  âm 

thanh làm Phật sự. Chúng ta phải hiểu được đạo lý này. 

Thế Tôn giảng Kinh nói pháp 49 năm, không ngày nào 

gián đoạn. 

Hôm trước ở trong nhà ăn dưới lầu, chúng ta cùng 

cư  sĩ  Hầu  nói  đến  đạo  tràng,  tán  thán  đạo  tràng  của 

chúng ta hưng vượng. Đạo tràng của chúng ta do đâu 

mà  hưng  vượng?  Ngày  ngày  giảng  Kinh,  ngày  ngày 

niệm Phật, Niệm Phật đường 24 giờ không gián đoạn, 

mỗi  ngày  có  hai  giờ  đồng  hồ  giảng  Kinh,  do  vậy  mà 

hưng vượng lên. Thế nhưng, nếu chúng ta so sánh với 

đạo tràng lớn của những Đại đức xưa thì thật kém quá 

xa.  Vì  sao  vậy?  Ngày  nay  hành  môn  của  chúng  ta, 

Niệm  Phật  đường  niệm  Phật  không gián  đoạn,  có  thể 

miễn  cưỡng  đạt  chuẩn,  nhưng  giảng  đường  thì  không 

đạt chuẩn. Giảng đường một ngày chỉ giảng có hai giờ 

187 



đồng hồ. Vào thời xưa, giảng đường người ta một ngày 

giảng tám giờ đồng hồ. Giảng đường của chúng ta, nếu 

không thể đạt đến tám giờ đồng hồ thì không thể xem 

là  đạt  chuẩn.  Cho  nên,  thời  gian  phải  nên  tăng  thêm, 

buổi sáng giảng Kinh, buổi chiều giảng Kinh, buổi tối 

cũng giảng Kinh. Phân tòa giảng Kinh cũng giống như 

trường học lên lớp  vậy, giảng Kinh không gián đoạn. 

Thế  nhưng  phải  có  pháp  sư  giảng  Kinh  mới  được, 

không có nhiều pháp sư thì làm sao được! Bất cứ một 

người  nào  trong  chúng  ta  cũng  không  thể  sánh  được 

với Thích Ca Mâu Ni Phật. Thế Tôn Ngài sức khỏe rất 

tốt, một ngày giảng tám giờ đồng hồ, ngày ngày giảng 

cũng  không  mệt,  còn  phàm  phu  chúng  ta  thì  không 

được.  Cần  phải  có  rất  nhiều  pháp  sư  luân phiên  nhau 

giảng, thì đạo tràng này mới giống một đạo tràng. Có 

thể có mười tám pháp sư thì có biện pháp rồi. 

Trong đạo tràng này  mở ra ba  môn học. Buổi tối 

chúng ta ở đây giảng "Kinh Vô Lượng Thọ", ban ngày 

giảng một thời "Kinh Hoa Nghiêm", lại giảng một thời 

"Kinh Địa Tạng", đây là thí dụ. Mỗi ngày có ba  môn 

188 



học. Bạn ưa thích nghe bộ Kinh nào thì đến tham gia 

môn  học  đó.  Đều  là  một  môn  thâm  nhập,  không  cần 

phải ba môn đều nghe. Ba môn đều đến nghe thì bạn sẽ 

loạn  lên,  cho  nên  chỉ  có  thể  học  một  môn.  Học  một 

môn là gì? Khi bạn đến niệm Phật, Niệm Phật đường 

thì  không  hề  gì; Kinh  thì  nhất  định  là  một  môn  thâm 

nhập. Bạn ưa thích học một bộ nào thì đến nghe bộ đó. 

Bộ này nghe viên mãn rồi thì bạn có thể nghe tiếp bộ 

khác, không được đồng thời nghe hai bộ. Trước sau thì 

không có vấn đề, đều là giúp hành môn cho chúng ta. 

Giải hành tương ưng, vậy mới gọi là đạo tràng. 

Ngày nay, điều kiện của chúng ta hơi tốt hơn được 

một  chút  so  với  các  đạo  tràng  khác,  nhưng  so  với 

người xưa thì kém rất ra, không thể sánh bằng. Đến khi 

nào  đạo  tràng  nhà  Phật  của  chúng  ta  có  thể  hồi  phục 

loại  qui  mô  đó  của  thời  xưa  thì  Phật  pháp  liền  hưng 

vượng.  Phật  pháp  hưng  vượng,  lòng  người  hướng 

thiện, phá mê khai ngộ thì xã hội đương nhiên an định, 

dân giàu nước mạnh, ngày nay thông thường gọi là xã 

hội an hòa lợi lạc, trên  Kinh này chúng ta gọi là Thế 

189 



giới Cực Lạc, nhà Nho gọi là Thế giới Đại Đồng, Đạo 

gia gọi là "vô vi nhi trị", đều có thể thực tiễn. Do đây 

có  thể  biết  tính  quan  trọng  của  giáo  dục  Phật  giáo. 

Chúng ta ở trong lịch sử cũng có thể thể hội được, bất 

cứ một triều đại nào mà trên dưới đều xem trọng Phật 

pháp, đề xướng Phật pháp, học tập Phật pháp thì thời 

đại  đó  là  một  thời  đại  thù  thắng  nhất,  một  thời  đại 

cường thịnh nhất. Nếu không xem trọng giáo dục thì xã 

hội  sẽ  loạn,  triều  đại  đó  sẽ  suy.  Việc  này  mỗi  người 

đọc lịch sử  đều tường tận. Lịch  sử  là  một tấm gương 

của cuộc sống, ôn cũ mà biết mới. 

Câu  sau  cùng  của  nguyện  này  là:   "Ngữ  như 

 chung  thanh" .  Đây  là  hình  dung,  người  nói  pháp  âm 

thanh trong sáng. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, trong chú 

giải có mấy câu nói:  "Vị thuyết pháp nhân, thanh như 

 hồng  chung,  trung  chánh  hoằng  quảng,  trì  đọc  viễn 

 văn, chấn tỉnh trường dạ, cảnh giác hôn mê, dẫn sanh 

 thiện tâm, ninh tức chư khổ, âm thanh công đức, tịnh 

 như  chung  dã" .  Đoạn  lời  nói  này  nói  rõ,  trong  việc 

giảng  pháp,  tính  quan  trọng  của  âm  thanh  nghĩa  thú, 

190 



không  chỉ  âm  thanh  phải  trong  sáng,  mà  quan  trọng 

nhất là trong âm thanh nghĩa lý phải dễ hiểu, giúp đỡ 

thính chúng phá mê khai ngộ. Điểm này là quan trọng. 

Cần phải khiến cho thính chúng hiểu rõ những đạo lý 

này, giác ngộ sai lầm trong tâm hạnh của chính mình, 

có thể nhận biết được, thay đổi tự làm mới. Có như vậy 

thì  giống  như  chư  Phật  Bồ  Tát,  Tổ  sư  Đại  đức,  ngay 

trong mỗi câu mỗi chữ đều hàm chứa trí tuệ thậm thâm 

vô lượng, từ bi vô tận, vô lượng diệu nghĩa. Chúng ta 

sau khi nghe rồi có thể thể hội được, có thể tỉnh ngộ ra, 

như vậy mới có thể được thọ dụng chân thật, cải biến 

tư tưởng của chúng ta, cải biến nhận biết của chúng ta, 

cải biến ngôn hạnh của chúng ta, chúng ta liền được lợi 

ích chân thật của Phật pháp. 

Do  đây  có  thể  biết,  trong  âm  thanh,  quan  trọng 

nhất là phải đem đạo lý nói rõ ràng, nói tường tận. Âm 

thanh có mỹ diệu hơn, nếu như không thể đem đạo lý, 

đem chân tướng sự thật nói cho rõ ràng, nói cho tường 

tận  thì  chúng  sanh  vẫn  không  thể  được  lợi  ích,  vẫn 

không  thể  quay  đầu,  vậy  thì  gọi  là  không  khéo  nói 

191 



pháp.  Khéo  nói  thì  nhất  định  có  thể  chấn  động  lòng 

người.  Giống  như  tiếng  chuông  vậy,  tiếng  chuông  là 

nghe xa, dùng cái này để làm thí dụ. 

****************** 

(VCD 159) 

9Kinh  văn:  "Ngã  tác  Phật  thời,  sở  hữu  chúng 

sanh, sanh ngã quốc giả, cứu cánh tất chí, nhất sanh 

bổ xứ". 

35.  Nguyện  thứ  ba  mươi  lăm:  “NHẤT  SANH 

BỔ XỨ NGUYỆN” 

Nguyện thứ ba mươi lăm và nguyện thứ ba mươi 

sáu  là  một  chương,  là  chương  thứ  mười  bảy.  Nguyện 

văn rất rõ ràng:  "Sở hữu chúng sanh, sanh ngã quốc 

 giả".  Chúng ta phải xem  rõ  ràng câu nói này.  Đây  là 



9 Bắt đầu đĩa 159 

192 



Di Đà Thế Tôn nói với chúng ta, mười phương thế giới 

tất  cả  chúng  sanh  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

không luận là sanh cõi Thật Báo hay là sanh cõi Phàm 

Thánh Đồng Cư, thậm chí hạ hạ phẩm vãng sanh đều 

bao gồm ở ngay trong đó. Trong đây tuyệt nhiên không 

hề hạn chế nói là thượng phẩm thượng sanh hay là Báo 

độ vãng sanh, toàn bộ đều khái quát.   

 "Cứu cánh tất chí nhất sanh bổ xứ".   

Đây là đại nguyện  vô cùng hy hữu. Chính bởi vì 

như  vậy  mà  mười  phương  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai, 

không  có  vị  nào  mà  không  tán  thán  A  Di  Đà  Phật  là 

 "quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương" .  "Nhất 

 sanh bổ xứ"  chính là Bồ Tát Đẳng Giác. Tại vì sao gọi 

là  "bổ xứ" ? Họ cư trụ  ở  nơi địa vị hậu bổ Phật. Cũng 

giống như Thế giới Ta Bà chúng ta, hiện tại Bồ Tát Di 

Lặc ở trong trời Đâu Xuất nội viện, tầng trời thứ tư của 

Dục Giới. Thế Tôn ở trong "Di Lặc Hạ Sanh Kinh" nói 

với chúng ta, tương lai Bồ Tát đến thế gian này thị hiện 

thành  Phật,  thay  vào  Phật  vị  của  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật.  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  là  vị  Phật  thứ  tư  ngay 

193 



trong đại kiếp này, Di Lặc là vị Phật thứ năm. Hiện tại 

Ngài  vẫn  chưa  thành  Phật,  nên  chúng  ta  gọi  Ngài  là 

hậu bổ Phật.  "Bổ xứ"  chính là hậu bổ Phật. 

Trong Kinh văn chúng ta phải đặc biệt xem trọng 

chữ   "nhất  sanh".   Trong  Đại  Thừa  Kinh  luận  Phật 

thường nói, một người tu hành, muốn tu đến địa vị này 

không phải là một việc dễ dàng. Các đồng tu đều biết, 

Bồ  Tát  tu  hành  thành  Phật  thì  phải  trải  qua  ba  đại  A 

Tăng  Kỳ  kiếp.  Ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp,  các  vị  nghĩ 

xem, đó là bao nhiêu đời, bao nhiêu kiếp? Thế nhưng, 

đây  là  ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  Trên  "Kinh  Hoa 

Nghiêm" chúng ta đã đọc qua, ba đại A Tăng Kỳ kiếp 

là tính từ Bồ Tát Viên Giáo Sơ Trụ, hay nói cách khác, 

khi nào bạn chứng được Viên Giáo Sơ Trụ thì bắt đầu 

tính từ ngày đó, trước khi chưa chứng được Viên Giáo 

Sơ Trụ thì không tính. Nếu như đem thời gian học Phật 

của chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay tính chung lại, đó 

là vô lượng kiếp, không phải ba đại A Tăng Kỳ kiếp. 

Phải trải qua thời gian dài đến như vậy mới có thể đến 

được địa vị này, bạn liền biết được  việc này vô cùng 

194 



khó  khăn,  không  dễ  dàng  chút  nào.  Thế  nhưng,  nếu 

như  một  người  chân  thật  phát  nguyện  vãng  sanh  đến 

Thế giới Cực Lạc, cái khó này liền biến thành dễ dàng, 

rất dễ dàng liền có thể chứng đắc, ngay trong một đời 

liền thành tựu. Thế giới của chư Phật khác phải tu hành 

nhiều kiếp, còn Thế giới Tây Phương thì một đời liền 

thành tựu, chúng ta có tin hay không?  Pháp môn này, 

tất  cả  chư  Phật  đều  nói  là   "nan  tín  chi  pháp" ,  thế 

nhưng nó rất dễ dàng tu học, khó tin nhưng dễ hành. 

Chúng ta phải tu hành như thế nào để ngay trong 

một đời này mới có thể chắc chắn được sanh Tịnh Độ , 

đây  là  việc  mà  mỗi  một  vị  đồng  tu  chúng  ta  vô  cùng 

quan  tâm.  Những  Tổ  sư  Đại  đức  xưa  nay  dạy  bảo 

chúng ta, tu học pháp môn này chỉ cần đầy đủ ba điều 

kiện: chân tín, thiết nguyện, y giáo phụng hành, đầy đủ 

ba  điều  kiện  Tín-Nguyện-Hạnh  này  thì  thành  tựu.  Ba 

điều kiện này làm thế nào kiến lập? Đều ở trên bộ Kinh 

này.  Chúng  ta  đối  với  bộ  Kinh  này  có  lòng  tin  hay 

không,  có  phải  là  có  được  trình  độ  lý  giải  tương  đối 

hay  không,  đây  là  điều  kiện  trước  tiên.  Lão  cư  sĩ  Hạ 

195 



Liên Cư sau khi hội tập xong quyển Kinh này, thực tế 

mà nói, Ngài cũng là chư Phật Như Lai thị hiện. Công 

việc hội tập thật không dễ dàng, cho dù là quá khứ cư 

sĩ Vương Long Thư, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm đều không 

phải  là  nhân vật  phổ  thông,  người  thông  thường  chắc 

chắn không thể làm ra được. Nếu bạn không tin thì bạn 

chính mình có thể thử nghiệm xem, hiện tại đều có đủ 

năm loại nguyên bản dịch, bạn đi thử nghiệm xem, bạn 

có thể hội tập xong được một quyển hay không? 

Tại vì sao cần phải hội tập? Đạo lý này chúng ta 

cần phải hiểu. Thế Tôn năm xưa ở đời, bộ Kinh này là 

nhiều lần tuyên giảng, không giống như các Kinh khác. 

Các  Kinh  khác  thì  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cả  đời  chỉ 

giảng một lần, không hề giảng lại lần thứ hai, chỉ riêng 

bộ Kinh này giảng qua rất nhiều lần. Hiện tại, chúng ta 

từ trong năm loại nguyên bản dịch này mà tỉ mỉ quán 

sát, khẳng định Thế Tôn giảng qua ba lần. Thế nhưng 

có bảy loại bổn dịch khi xưa đã bị thất lạc rồi. Nếu như 

bảy loại bản dịch này  mà còn, chúng ta có thể khẳng 

định, Phật một đời không chỉ giảng Kinh này ba lần, có 

196 



thể là năm lần, có thể là bảy lần, không nhất định. Phật 

đã  nhiều  lần  tuyên  giảng,  ý  nghĩa  này  sẽ  không  như 

nhau,  vì  nếu  như  không  phải  vô  cùng  quan  trọng  thì 

Phật  sẽ  không  giảng  nhiều  lần  như  vậy.  Chẳng  trách 

Đại sư Thiện Đạo (trong truyện ký có ghi chép Đại sư 

Thiện  Đạo  là  hóa  thân  của  A  Di  Đà  Phật,  cho  nên 

người xưa đã từng nói, lời của Đại sư  Thiện Đạo nói 

chính là lời của A Di Đà Phật nói) Ngài nói ra hai câu 

danh  ngôn:   "Như  Lai  sở  dĩ  hưng  xuất  thế,  duy  thuyết 

 Di Đà bổn nguyện hải". Ý nghĩa của hai câu nói này là 

mười  phương  ba  đời  tất  cả  Như  Lai  dùng  thân  phận 

của Phật ứng hóa ở thế gian là để giảng cho mọi người 

nghe "Kinh Vô Lượng Thọ" ("Kinh Vô Lượng Thọ" là 

bổn  nguyện  hải  của  A  Di  Đà  Phật),  chính  vì  sự  việc 

này mà đến. Đã là vì sự việc này mà đến thì Thế Tôn 

cả đời giảng một bộ Kinh này thì đủ rồi, tại vì sao lại 

giảng  nhiều  Kinh  đến  như  vậy?  Từ  trên  hình  thức 

giảng Kinh của Ngài, chúng ta có thể thể hội, bộ Kinh 

này giảng qua nhiều lần, các Kinh khác là ứng cơ nói 

pháp, do căn tánh của chúng sanh không như nhau, cho 

197 



nên Phật phải nói nhiều loại pháp, là vì lợi ích chúng 

sanh đương thời. 

Các pháp môn không như nhau. Pháp môn này là 

phổ  độ  tất  cả  chúng  sanh, không  luận  là  căn  tánh  thế 

nào, pháp này là bình đẳng được độ. Khi giảng qua đề 

Kinh, chúng tôi đã nói qua với các vị, đây là pháp bình 

đẳng,  bình  đẳng  độ  thoát  tất  cả  chúng  sanh  căn  tánh 

khác  nhau,  khiến  tất  cả  chúng  sanh  ở  ngay  trong  một 

đời bình đẳng thành Phật. Một đời bổ xứ là bình đẳng 

thành  Phật.  Lời  của  Đại  sư  Thiện  Đạo  nói  không  hề 

sai.  Bởi  vì  Phật  nhiều  lần  tuyên  giảng,  bộ  Kinh  này 

cũng  là  nhiều  lần  lưu  thông  đến  Trung  Quốc,  những 

pháp  sư,  Đại  đức  đến  Trung  Quốc  mang  những  bổn 

Kinh không như nhau, không phải một lần giảng, cho 

nên  trải  qua  nhiều  lần  phiên  dịch,  thế  là  bổn  dịch 

không  như  nhau.  Hơn  nữa,  trong  bổn  dịch  vào  ra  rất 

lớn, chứng minh những quyển này không phải là cùng 

một  quyển,  không  phải  cùng  một  lần  giảng,  không 

giống như các Kinh khác. Thí dụ "Kinh Kim Cang", ở 

Trung Quốc có sáu loại bản dịch, thế nhưng chúng ta tỉ 

198 



mỉ quán sát, đều gần giống nhau, không có vào ra quá 

lớn. Thế là chúng ta khẳng định, bổn gốc của nó chỉ là 

một bổn, người phiên dịch thì không giống nhau, cho 

nên  văn  tự  phiên  dịch  có  vào  ra,  nội  dung  thì  không 

khác  nhau,  không  như  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ",  khác 

nhau bên trong rất lớn, cho nên đích thực là cần thiết 

phải có hội tập. 

Cư sĩ Vương Long Thư nhà Tống hội tập lần thứ 

nhất,  bổn  hội  tập  này  được  để  vào  trong  “Đại  Tạng 

Kinh”. Đại sư Liên Trì chú "A Di Đà Kinh", việc này 

các vị đều biết. "A Di Đà Kinh Sớ Sao" số lượng rất 

lớn, trong đó dẫn dụng Kinh văn của "Kinh Vô Lượng 

Thọ", hơn phân nửa trở lên là dẫn dụng bổn hội tập của 

Vương Long Thư. Đây là nói rõ Đại sư Liên Trì khẳng 

định  bổn  hội  tập,  Ngài  không  phản  đối,  vì  nếu  Ngài 

phản  đối  thì  Ngài  sẽ  không  dẫn  dụng  văn  tự  của  bổn 

hội tập, mà phải nên dẫn dụng Kinh văn của năm loại 

nguyên  bản  dịch.  Cho  nên,  lão  cư  sĩ  Hạ  Liên  Cư  rốt 

cuộc là người như thế nào thị hiện ở thế gian này của 

chúng ta? Mắt thịt phàm phu chúng ta không biết, chắc 

199 



chắn Ngài không phải là người thông thường. Hiện tại 

"Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  tổng  cộng  có  chín  bổn  dịch, 

chúng  ta  thảy  đều  in  ra,  các  vị  đều có  thể  xem  được. 

Trong  chín  quyển  nguyên  bản  này,  quyển  này  rất  dễ 

đọc, văn từ ưu mỹ, sâu cạn dễ hiểu, không giảng giải, 

đại khái ý nghĩa bạn cũng có thể xem hiểu được, có thể 

khiến tất cả chúng sanh xem thấy quyển này sanh tâm 

hoan  hỉ,  mục  đích  này  liền  đạt  đến  rồi.  Đây  là  một 

nguyên  tắc  hoằng  truyền  Phật  pháp  cao  nhất,  khế  cơ. 

Nếu như bổn phiên dịch này làm cho tất cả chúng sanh 

xem thấy không thể sanh tâm hoan hỉ thì sức nhiếp thọ 

liền sẽ yếu kém. Nhất định phải khiến cho tất cả chúng 

sanh  sanh  tâm  hoan  hỉ,  nhằm  vào  Thời  kỳ  Mạt  Pháp, 

cũng chính là nhằm vào người hiện đại chúng ta, cho 

đến về sau các đồng tu tu học Phật pháp. Quyển này so 

với tám quyển khác đích thực là tốt. 

Lúc đó, tôi vừa gặp được quyển này liền sanh tâm 

đại hoan hỉ, việc chưa từng có. Chúng ta đối với quyển 

này có thể sanh khởi tín tâm kiên định hay không, có 

thể phát nguyện trọn đời thọ trì hay không, đây là điều 

200 



kiện tiên quyết. Học tập pháp môn Tịnh Độ, chúng ta 

lấy quyển này làm nền tảng, cầu thâm giải nghĩa thú, 

vào  sâu  Kinh  tạng;  lấy  tám  quyển  khác  làm  bổ  trợ, 

giúp đỡ chúng ta thâm nhập. Tại vì sao chọn quyển này 

làm quyển gốc? Vì quyển này là tập đại thành của năm 

loại nguyên bản dịch, lời gọn ý hay. Hạ lão cư sĩ năm 

xưa phải mất ba năm mới hội tập thành quyển gốc này, 

về  sau  dùng  thời  gian  bảy  năm  không  ngừng  đính 

chính,  tổng  cộng  thời  gian  là  mười  năm  mới  hoàn 

thành quyển này. Thực tế  mà nói, đây là thị hiện cho 

chúng  ta  xem,  dạy  bảo  hậu  học  để  chúng  ta  đối  với 

quyển này sanh tín tâm, y giáo phụng hành, ngay trong 

một đời này phải chắc chắn vãng sanh. 

Trong  chương  “Tam  Bối  Vãng  Sanh”  nói  ra  cho 

chúng ta điều kiện thấp nhất, chúng ta nhất định phải 

làm  đến  được,  không  thể  nói  “tin  rồi”  thì  được.  Chữ 

 "Tín"   này  có  rất  nhiều  người  giải  thích,  thế  nhưng  ý 

nghĩa của chữ này rất sâu, chúng ta vạn nhất không nên 

hiểu lầm.  "Tôi đã tin Phật rồi",  cái quan niệm sai lầm 

này rất nhiều người đều có, có thể chúng ta chính mình 

201 



cũng phạm phải sai lầm này, cho rằng chính mình tin 

rồi,  Tín-Nguyện-Hạnh  đều  đầy  đủ  rồi.  Ở  trong  niệm 

Phật  đường  này  của  chúng  ta,  các  vị  có  cơ  hội  ngày 

ngày  đọc  Kinh,  nghe  Kinh,  cũng  đang  ở  niệm  Phật 

đường niệm Phật, há chẳng phải là Tín-Nguyện-Hạnh 

ba tư lương đều đầy đủ rồi hay sao? Niệm Phật đường 

của chúng ta có thể bảo đảm mỗi mỗi đều vãng sanh, 

không  sót  người  nào  hay  không?  Nếu  như  không  thể 

bảo đảm thì Tín-Nguyện-Hạnh này chẳng phải có vấn 

đề rồi sao? Chân thật là như vậy! 

Năm xưa, sau khi tôi xuất gia thọ giới, chiếu theo 

quy củ, sau khi thọ giới xong thì phải đi bái tạ lão sư. 

Thầy của tôi là lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, ở Đài Trung. 

Tôi đến gặp thầy. Thầy vừa nhìn thấy tôi, liền từ xa mà 

chỉ  nói:   "Ông  phải  tin  Phật!".   Vào  lúc  đó  tôi  đã  học 

Phật  chín  năm,  xuất  gia  hai  năm,  dạy  Phật  Học  Viện 

cũng đã được hai năm, đã thọ đại giới rồi, vừa gặp mặt 

thầy chỉ vào tôi mà nói  "ông phải tin Phật!" . Bạn nói 

xem,  người  khác  nghe  qua  chẳng  cảm  thấy  kỳ  lạ  hay 

sao? Sau đó thầy bảo tôi ngồi xuống, giải thích cho tôi 

202 



hai chữ  "tin Phật"  là không dễ dàng. Thầy nói được rất 

hay:   “Có rất nhiều lão hòa thượng xuất gia, sống hết 

 một đời cũng không tin Phật”. Không tin Phật thì làm 

sao xuất gia? Chúng ta hiểu sai đi hai chữ tin Phật này. 

Lão sư Ngài đem hai chữ tin Phật này định ở một câu 

nói mà Thế Tôn thường hay nói:  "Thọ trì đọc tụng, vì 

 người diễn nói".  Bạn đem câu nói này chân thật có thể 

làm  được,  thực  tiễn,  bạn  mới  có  thể  được  gọi  là  tin 

Phật. Tiêu chuẩn này thì cao. 

Ý nghĩa của  "thọ trì”  là gì?   Đạo lý trên Kinh điển 

Phật nói bạn hiểu rồi, tiếp nhận rồi. Phật nói ra phương 

pháp  tu  hành,  bạn  cũng  hiểu  rõ  rồi.  Phật  nói  ra  cảnh 

giới của mỗi một giai đoạn, cảnh giới của Thanh Văn, 

cảnh  giới  của  Duyên  Giác,  cảnh  giới  của  Bồ  Tát,  Bồ 

Tát Tín Vị  "trụ hành hướng địa" , bạn thảy đều tường 

tận, đều rõ ràng, thật làm. Cho nên, chữ  "thọ"  này đều 

bao  gồm  ba  chữ  Tín-Nguyện-Hạnh  ở  trong  đó.  Đây 

mới gọi là thọ. 

 "Trì"  là vĩnh viễn gìn giữ, không thể nào lìa khỏi, 

ngày ngày phải làm, mỗi giờ phải làm, mỗi niệm phải 

203 



làm, đây mới gọi là  "trì" . Thọ trì thật không dễ dàng. 

Nếu không làm được thọ trì thì bạn không có tín, cái 

tín  đó  là  giả,  tín  không  có  gốc.  Trong   "ngũ  căn  ngũ 

 lực",  cái tín đó phải có gốc. Có gốc thì cái tín này mới 

có thể sanh ra sức mạnh. Cái tín này của chúng ta như 

thế nào? Người xưa thí dụ, giống như lục bình trôi trên 

nước, không có gốc, theo dòng nước chảy, cái tin này 

của chúng ta là tin pháp, cho nên không thể thành tựu. 

Nguyện của chúng ta cũng tuyệt nhiên không chân thật 

khẩn thiết. Vì sao vậy? Không chịu nổi sự mê hoặc của 

cảnh  giới  bên  ngoài.  Lão  sư  khổ  cực  đem  quyển  này 

truyền  cho  tôi.  Bên  ngoài  có  người  nói  quyển  này 

không đáng tin, là do cư sĩ hội tập, nhất định phải đọc 

nguyên  bản.  Chúng  ta  nghe  qua  mấy  câu  nói  này  thì 

tâm  lập  tức  liền  động  rồi.  Bạn  xem,  tín  không  còn, 

nguyện cũng không còn luôn. Đây là khảo nghiệm. Rốt 

cuộc là bạn có lòng tin hay không, có nguyện tâm hay 

không, có y giáo phụng hành hay không, tín tâm từ chỗ 

này  mà  kiến  lập.  Quả  nhiên  bạn  có  chân  tín  thiết 

nguyện,  cái  tín  nguyện  này  chắc  chắn  sẽ  không  dao 

động, cái tín nguyện này có căn có lực, có thể sanh hoa 

204 



trái Bồ Đề, như vậy cả đời bạn mới có thành tựu. Nếu 

bạn  tùy  theo  dòng  nước  thì  ngay  trong  một  đời  này 

chắc chắn không có thành tựu, không chỉ là đạo nghiệp 

của  xuất  thế  gian,  mà  học  nghiệp  của  thế  gian  cũng 

không thể thành tựu.   

 "Thọ trì"  là nói tự lợi,  "đọc tụng"  là tự lợi lợi tha. 

Đọc  tụng  là  ôn  cũ  mà  biết  mới.  Kinh  này  ngày  ngày 

phải đọc. Mỗi ngày đọc một lần chính là tiếp nhận Thế 

Tôn  Di  Đà,  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  đích  thân  giáo 

huấn. Phía trước đã nói qua với các vị, Kinh này đọc 

qua  một  lần  thì  mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư  Phật 

Như Lai quán đảnh cho bạn một lần, mỗi ngày bạn đọc 

qua  hai  lần  thì  nhận  qua  hai  lần  quán  đảnh.  Bộ  Kinh 

này không chỉ là có tông có giáo,  mà còn là hiển mật 

viên dung, hàm chứa tất cả Kinh pháp mà Thế Tôn đã 

nói  ra  trong  49  năm,  đều  không  lìa  khỏi  quyển  này. 

Việc này ở phía trước đã từng tỉ mỉ nói qua với các bạn 

rồi, bạn phải đầy đủ tín tâm. Đọc tụng là tự lợi lợi tha. 

Thường hay đọc, y theo phương pháp này mà đọc thì 

bạn  sẽ  khai  ngộ,  cho  nên  đọc  Kinh  là  Giới-Định-Huệ 

205 



tam học một lần đầy đủ. Mỗi khi đọc qua một lần thì 

có chỗ ngộ một lần. Tích tiểu ngộ liền thành đại ngộ, 

tích đại ngộ thì thành đại triệt đại ngộ. 

Khi  đọc  tụng,  mỗi  câu  mỗi  chữ  phải  rõ  ràng 

phân minh. Không thể vì muốn nhanh, muốn được 

nhiều biến số mà đọc một cách mơ hồ không rõ, vậy 

thì không thể được. Cách đọc này nhiều nhất là tự 

lợi. Phải biết, trong lúc đọc tụng phải có cái tâm lợi 

ích chúng sanh.  Người xưa đọc sách rất cẩn trọng, đầy 

đủ chân thành cung kính, nhất tâm chuyên chú, không 

giống  như  chúng  ta  hiện  tại  đọc  sách.  Bạn  xem,  Huệ 

Năng  bán  cũi,  đi  ngang  qua  cửa  sổ,  nghe  được  bên 

trong có người đọc "Kinh Kim Cang", người này nhất 

định đọc được câu chữ rõ ràng (Ngài không có đi học, 

nếu  bạn  đọc  quá  nhanh,  đọc  quá  mơ  hồ  thì  Ngài  sẽ 

không  nghe  được  rõ  ràng,  nhất  định  phải  đọc  được 

từng câu từng chữ rõ ràng), Ngài tỉ mỉ nghe qua, Ngài 

ở  bên  ngoài  nghe  qua  liền  khai  ngộ.  Vậy  chúng  ta  ở 

nơi đây đọc Kinh, có người nghe được hay không vậy? 

Khẳng định có, không phải đọc cho chính  mình nghe 

206 



hay là đọc cho người khác nghe, không có người nghe 

thì có quỷ thần đang nghe. 

Tôi nghĩ có một số đồng tu có một ít cảm ứng nhỏ. 

Bạn  nhất  tâm  chuyên  chú  khi  đang  đọc  Kinh,  bỗng 

nhiên nghe được mùi hương, hoặc là đàn hương hoặc 

là hương lạ, trước giờ chưa từng nghe qua loại hương 

này,  mùi  hương  rất  nồng,  thời  gian  rất  dài.  Loại  cảm 

ứng này có rất nhiều người có. Khi tôi mới bắt đầu học 

Phật cũng có rất nhiều lần. Tôi không biết đó là việc gì. 

Về sau thân cận Pháp sư Sám Vân, Pháp sư Sám Vân 

hỏi tôi:  “Ngay trong quá trình học Phật, thầy có cảm 

 ứng  gì  hay  không?”.   Tôi  liền  đem  việc  này  nói  với 

Ngài,  bởi  vì  tôi  gặp  được  rất  nhiều  lần.  Ngài  nói  với 

tôi:   "Loại  cảm  ứng  này  thông  thường  đều  là  có  thiên 

 long thiện thần đi ngang qua chỗ này, xem thấy thầy ở 

 nơi đó đọc Kinh, họ dừng lại ở nơi đó một lát, chắp tay 

 cung kính, họ đang chí kính. Trên người thiên nhân có 

 mùi  thơm,  mắt  thịt  chúng  ta  tuy  là  không  nhìn  thấy 

 được, mùi hương này thì có thể ngửi được, là loại cảm 

 ứng này".  Chúng ta liền biết được, chúng ta đang đọc 

207 



Kinh thường hay có quỷ thần ở bên cạnh, họ nhìn thấy 

được, họ nghe được, cung  kính tán thán, chắp tay chí 

kính. Cho nên, bạn đọc tụng thì không thể lơ là, nhất 

định phải cung cung kính kính mà đọc. 

Câu  "Vì người diễn nói"  là hoàn toàn thực tiễn rồi, 

là đem thọ trì của bạn, đem đọc tụng của bạn thực tiễn 

vào ngay trong đời sống, bạn phải làm được.  "Diễn"  là 

biểu  diễn.  Lúc  nào  thì  biểu  diễn?  Một  đời  một  kiếp 

này, mỗi giờ mỗi phút đều đang biểu diễn, làm ra một 

tấm  gương  tốt  cho  người  xem.  Giáo  huấn  của  Phật 

trong  Kinh,  chúng  ta  rất  nỗ  lực  làm  cho  tất  cả  chúng 

sanh xem, đây chính là diễn. 

Chư  Phật  Như  Lai  giáo  hóa  chúng  sanh,  phương 

thức thông thường, mọi người ở trong Kinh luận xem 

thấy  gọi  là   "tam  chuyển  pháp  luân" .  Trong  tam 

chuyển, cái thứ nhất là  "thị".  Thị là thị hiện, làm ra tấm 

gương  cho  họ  xem,  để  sáu  căn  của  họ  tiếp  xúc  hình 

tượng  của  bạn,  họ  có  cảm  xúc  có  cảm  ngộ,  thế  là  họ 

thỉnh giáo với bạn. Họ thỉnh giáo với bạn, bạn liền sẽ 

giải  thích  với  họ,  vậy  mới  nói  pháp.  Trước  diễn  sau 

208 



nói. Không phải trước nói sau diễn, mà phải diễn trước 

rồi nói sau. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời thị 

hiện ra   "tám tướng thành đạo" . Ngài biểu diễn trước, 

sau đó lại giải thích cho bạn, mới nói với bạn, sau cùng 

là   "tác  chứng" ,  để  bạn  một  lòng  một  dạ  chân  thật  tin 

tưởng. Ý nghĩa của   "tác chứng"  là gì? Hiện tại gọi là 

chiêu  bài.  Chúng  ta  học  Phật  rồi,  chúng  ta  hiểu  hay 

không  hiểu?  Bốn  chúng  đệ  tử  là  chiêu  bài  của  Phật 

giáo hóa chúng sanh.  Giáo hóa của Phật muốn chúng 

 ta  đi  biểu  diễn,  muốn  chúng  ta  đi  thực  hiện.  Nếu 

 chúng ta không thể thực tiễn, không thể biểu hiện thì 

 chúng ta chính là tội nhân của Thế Tôn.  

Phật dạy chúng ta phải hiếu thân, chúng ta có làm 

được  hay  không?  Phải  làm  ra  tấm  gương  hiếu  thuận 

cho  đại  chúng  xã  hội  xem.  Đại  chúng  xã  hội  hiện  tại 

không  nói  hiếu  đạo,  chúng  ta  phải  làm  ra  cho  người 

xem,  để  người  cảm  ngộ,  để  người  đi  thể  sát.  Người 

hiện tại không tôn kính lão sư, không tôn kính trưởng 

bối;  chúng  ta  phải  làm  ra  tấm  gương  cho  người  xem. 

Chúng ta xem qua đại chúng xã hội hiện tại có những 

209 



loại  bệnh  gì?  Chúng  ta  thấy  ra  được,  đều  là  làm  trái 

ngược  đạo  hạnh.  Người  thế  gian  vọng  ngữ,  chúng  ta 

không vọng ngữ; người thế gian hai lời, chúng ta học 

không  hai  lời;  người  thế  gian  có  tham-sân-si-mạn, 

chúng ta thị hiện vô tham, vô sân, vô si. Đây chính là 

thực tiễn giáo học của Phật Đà, là thực tiễn ở trên thân 

của  chúng  ta.  Hình  tượng  của  Phật  Bồ  Tát  không  thể 

thực tiễn, vậy bốn chúng đệ tử học Phật của chúng ta, 

không  luận  tại  gia  xuất  gia,  chúng  ta  phải  hiểu  được 

thực tiễn thì mới là đệ tử chân thật của Như Lai. Người 

thế gian thiếu kém lòng tin, chúng ta biểu hiện ra đầy 

đủ  tín  tâm.  Người  thế  gian  nguyện  tâm  không  kiên 

định, thường hay dao động; chúng ta biểu hiện nguyện 

tâm kiên định không thay đổi. Người thế gian học Phật 

không thể thực tiễn, chúng ta phải biểu hiện đem giáo 

huấn của Phật Đà mỗi câu đều thực hiện. Đây mới gọi 

là đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh ba tư lương, sau đó nhất 

tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ, không ai mà không 

thành tựu. 

210 



Nguyện  thứ  ba  mươi  lăm  nói  với  chúng  ta  thành 

tựu của vãng sanh, đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

một  đời,  không  cần  đời  thứ  hai,  ngay  trong  một  đời 

liền  chứng  được  Bồ  Tát  Bổ  Xứ.  Đây  là  trong  mười 

phương thế giới đều không có. Thích Ca Mâu Ni Phật 

ở trong tất cả Kinh luận khác cũng không có cách nói 

này,  chỉ  riêng  Tây  Phương  Tịnh  Độ  cùng  chư  Phật 

Tịnh  Độ  không  như  nhau.  Cái  gọi  là  "Bát  Địa  Phàm 

Phu", một phẩm phiền não đều chưa đoạn, tu học pháp 

môn này vãng sanh Tịnh Độ, ngay trong một đời liền 

có  thể  thành  tựu.  Nhất  sanh  bổ  xứ  chính  là  viên  mãn 

thành Phật, bốn mươi mốt phẩm vô minh phá hết rồi. 

Hy  hữu  khó  gặp!  Chúng  ta  phải  khẳng  định,  cũng  là 

chính  mình  may  mắn  ngay  đời  này  được  thân  người, 

nghe Phật pháp, có thể gặp được pháp môn hy hữu khó 

gặp này. Pháp môn một đời viên mãn thành tựu, nhất 

sanh  bổ  xứ  là  viên  mãn  thành  tựu,  không  phải  thành 

tựu  thông  thường.  Pháp  môn  này  viên  đốn  đến  cùng 

tột.  Ngay  đến  Đại  Sư  Khuy  Cơ,  Pháp  Tướng  Tông 

cũng có cách nói này. Đại sư Khuy Cơ ở trong "Di Đà 

211 



Kinh  Thông  Tán  Sớ"  cũng  cực  tán  pháp  môn  này  là 

 "viên đốn chí cực" . 

Vào thời xưa, Tịnh Tông chúng ta có một vị Đại 

đức,  đó  là  Pháp  sư  Đàm  Loan.  Ngài  chú  giải   "Vãng 

 Sanh Luận" . Ngài nói:  "Bồ Tát Thế Giới Cực Lạc cùng 

 Bồ Tát thế giới phương khác không giống nhau, không 

 phải là từng giai cấp từng giai cấp như vậy mà nâng 

 lên trên cao" . Bồ Tát thế giới phương khác giống như 

trong  "Hoa  Nghiêm"  chúng  ta  cũng  có  thể  xem  thấy, 

giống như đi học vậy, từ Sơ Trụ nâng cấp lên đến Nhị 

Trụ, Tam Trụ, Thập Trụ lại nâng lên đến Thập Hạnh, 

Thập Hồi Hướng, Thập Địa, từng cấp từng cấp hướng 

lên  mà  tu.  Thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  như  vậy, 

không phải là thứ lớp, mà là viên dung, đốn thành bổ 

xứ.  Đây  là  pháp  môn  không  thể  nghĩ  bàn.  "Hoa 

Nghiêm"  là  Viên  giáo.  Kinh  này  viên  đến  cùng  tột, 

viên ở trong viên, đốn ở trong đốn, viên giải, viên tu, 

viên chứng, nhất địa chính là tất cả địa, tất cả địa chính 

là  nhất  địa.  Đây  là  hoằng  nguyện  sâu  cạn  không  thể 

nghĩ bàn của Di Đà, chân thật gọi là  "chỉ Phật với Phật 

212 



 mới  có  thể  cứu  cánh" .  Bồ  Tát  Đẳng  Giác,  người  xưa 

nói cũng giống như cách một bức lưới mà nhìn trăng, 

không  thể  nào  triệt  để  tường  tận.  Chúng  ta  đọc  qua 

nguyện này, phải nên phát đại tâm, nhất định phải cầu 

sanh Tịnh Độ, nhất định không nên cô phụ nhân duyên 

hy hữu của đời này. 


************************************* 

Kinh văn: "Trừ kỳ bổn nguyện, vị chúng sanh 

cố, bị hoằng thệ khải, giáo hóa nhất thiết hữu tình, 

giai  phát  tín  tâm,  tu  bồ  đề  hạnh,  hành  Phổ  Hiền 

đạo. Tuy sanh  tha phương thế giới, vĩnh ly ác thú, 

hoặc nhạo thuyết pháp, hoặc nhạo thính pháp, hoặc 

hiện thần túc, tùy ý tu tập, vô bất viên mãn. Nhược 

bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác". 

36.  Nguyện  thứ  ba  mươi  sáu:  “GIÁO  HÓA 

TÙY DUYÊN NGUYỆN” 

Câu sau cùng:   "Nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh 

 giác"    là  tổng  kết  của  hai  nguyện.  Đây  cũng  là  hoằng 

nguyện  không  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  sanh  nguyện  lực 

213 



không  giống  nhau.  Có  một  số  người  có  tâm  từ  bi  rất 

nặng,  họ đến  hỏi  tôi:   “Pháp  sư!  Chúng  sanh  thế  giới 

 Ta Bà quá khổ, nếu như chúng ta đều đến Thế giới Cực 

 Lạc  rồi,  những  chúng  sanh  khổ  nạn  này  ai  độ  họ?”.  

Cái  tâm  của  họ  rất  là  tốt,  nguyện  tâm  của  họ  rất  lớn, 

không nhẫn tâm xem thấy chúng sanh chịu khổ, thế là 

họ phát nguyện:  "Tôi đời đời kiếp kiếp đều muốn làm 

 pháp sư, tôi đến hoằng pháp lợi sanh, rộng độ chúng 

 sanh".  Cái  nguyện  này  không  tệ,  rất  đáng  được  tán 

thán. Thế nhưng, vấn đề là bạn đời đời kiếp kiếp có thể 

được thân người hay không? Bạn được thân người, có 

thể có đủ duyên phận xuất gia để hoằng pháp lợi sanh 

hay  không?  Sự  việc  này  thì  khó.  Trên  Kinh  Phật  nói 

với  chúng  ta:   "Thân  người  khó  được,  Phật  pháp  khó 

 nghe" .  Điều  kiện  được  thân  người  là  phải  đầy  đủ 

thượng  phẩm  năm  giới  mười  thiện,  bạn  có  thể  làm 

được hay không? 

Vào đầu năm dân quốc, Đại Sư Ấn Quang Ngài đã 

biết động loạn của xã hội ngày nay, tai nạn triền miên, 

thế gian này sẽ có tai nạn lớn giáng xuống, dùng Phật 

214 



pháp để cứu độ tất cả chúng sanh thì không còn kịp rồi. 

Có  phải  là  Phật  pháp  không  linh?  Không  phải  vậy! 

Phật pháp thật có hiệu quả, Phật pháp thật linh. Vậy tại 

vì  sao  không  dùng  Phật  pháp?  Không  có  người  tin 

tưởng Phật pháp, mọi người đều không bằng lòng tiếp 

nhận Phật pháp. 

****************** 

(VCD 160) 

10Đế  vương  nhiều  đời  đều  là  dùng  ba  nhà  Nho-

Thích-Đạo để giáo hóa nhân dân, cho nên tam giáo đã 

định  đặt  nền  tảng  văn  hóa  của  Trung  Quốc.  Tuy  trên 

lịch sử có thay đổi triều đại, thế nhưng không có một 

đế vương nào không tôn trọng tam giáo, không phụng 

hành đề xướng thúc đẩy giáo dục của tam giáo, vì thế 

Trung Quốc mới có thể thịnh trị dài lâu. Dân tộc này 



10 Bắt đầu đĩa 160 

215 



kéo  dài  đến  ngày  nay,  không  bị  thời  đại  đào  thải, 

nguyên nhân chính ngay chỗ này. 

Thế  nhưng,  điển  tích  của  ba  nhà  Nho-Thích-Đạo 

đều có độ khó tương đối, hiện tại bày ra ở ngay trước 

mặt (ấn loát cũng phát triển nên có được không khó), 

thế nhưng bạn xem không hiểu. Thứ nhất là do chướng 

ngại  về  văn  tự,  vì  đều  là  dùng  văn  ngôn  văn  để  viết. 

Người hiện đại không học văn ngôn văn, nên bạn đem 

những  thứ này  giới  thiệu  cho  họ, họ  không  thể  dùng, 

họ không thể đọc. Nhất là thế kỷ cận đại này, giáo dục 

của  luân  lý,  giáo  dục  của  đạo  đức  đã  bị  xem  thường, 

không xem trọng, hiện tại hoàn toàn đi trên con đường 

công  lợi.  Nhi  đồng  từ  nhỏ  được  dạy  những  gì?  Cạnh 

tranh. Dường như không cạnh tranh thì gần như là con 

người  không  sống  được  vậy,  nếu  muốn  tiếp  tục  sống 

thì nhất định phải có tranh. Mạnh Tử nói rất hay:  "Trên 

 dưới đều tranh lợi thì nước nguy vậy" . Các vị thử nghĩ 

xem, trong một gia đình có chồng vợ, con cái, cha con, 

anh em cùng cạnh tranh với nhau thì cái nhà này còn 

thành cái nhà hay không? Không còn là  một cái nhà! 

216 



Một  quốc  gia  mà  trên  dưới  đều  cạnh  tranh  thì  xã  hội 

này có thể an định hay không? Ngày nay phiền phức ở 

ngay chỗ đó, toàn thế giới đều đang cạnh tranh, cạnh 

tranh không từ một thủ đoạn. Bạn nói xem phải làm thế 

nào  đây?  Cho  nên,  sơn  thần  của  Bắc  Triều  Tiên  nói: 

 "Trên trời không an toàn, trên đất không thể ở",  lời nói 

này  rất  có  đạo  lý.  Ba  nhà  Nho-Thích-Đạo  chúng  ta 

không hề dạy người cạnh tranh, mà trong điển tích của 

ba  giáo  đều  chỉ  dạy  người  khiêm  tốn,  nhường  nhịn. 

Cho nên, ngày nay đem điển tích của ba nhà ra, người 

ta sẽ nói bạn lạc hậu rồi, bạn không còn thích hợp trào 

lưu;  bạn  nói  chân  -  vọng,  nói  tà  -  chánh,  nói  phải  - 

quấy  cho  họ  nghe,  họ  không  hiểu.  Không  phải  họ 

không thể tiếp nhận, mà là họ không thể hiểu. Vậy phải 

làm sao? Những đạo trưởng ngày nay, tôi nói mấy câu 

với  mọi  người,  tôi  cũng  đem  vấn  đề  này  nêu  ra,  họ 

cũng  không  hiểu.  Hiện  tại  chúng  ta  làm  thế  nào  để 

khuyên bảo tất cả đại chúng? Chỉ là từ trên lợi hại mà 

bắt tay vào thì có lẽ họ còn có thể nghe lọt vào tai; bạn 

làm thế nào đối với bạn là có lợi, làm thế nào  đối với 

217 



bạn là có hại, đại khái việc này còn có thể nghe lọt vào 

tai. 

Cho nên Đại Sư Ấn Quang không dùng Kinh Phật, 

mà  Ngài  dùng  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  của  nhà  Nho, 

dùng  “Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên”  của  Đạo  giáo, 

“Văn Xương Đế Quân Âm Trắc Văn”. “Liễu Phàm Tứ 

Huấn” nói về nhân quả, “Âm Trắc Văn” và “Cảm Ứng 

Thiên”  nói  về  lợi  -  hại,  có  lẽ  người    còn  có  thể nghe 

được vào tai, sau khi nghe rồi  còn có chút cảnh giác. 

Do đó, Ấn Tổ cả đời cực lực đề xướng ba quyển sách 

nhỏ  này,  ngay  trong  một  đời  toàn  tâm  toàn  lực  đi 

hoằng  dương.  Chúng  ta  biết  được  dụng  ý  này  ở  đâu. 

Đó là nhằm vào căn tánh chúng sanh hiện tiền. Không 

chỉ việc hoằng dương này có hiệu quả ở Trung Quốc, 

mà ở trên toàn thế giới cũng đều có thể nhận được hiệu 

quả tương đối. Chúng ta cũng phải có thể quán cơ, nhất 

định  phải  phát  đại  tâm,  giúp  đỡ  chúng  sanh  khổ  nạn 

của thế giới này. 

Khi  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  có 

thể  làm  lỡ  tâm  đại  từ  đại  bi  của  bạn  hay  không?  Xin 

218 



nói với các bạn, chắc chắn không hề lỡ mất, mà còn có 

thể thành tựu nguyện tâm của bạn. Nếu như bạn không 

phát tâm vãng sanh Thế giới Cực Lạc, vấn đề này thì 

nghiêm  trọng  rồi.  Vì  sao  vậy?  Bạn  không  thoát  khỏi 

luân  hồi.  Chúng  ta  là  phàm  phu,  không  phải  Phật  Bồ 

Tát tái sanh. Phàm phu luân hồi là chịu nghiệp lực lôi 

kéo,  khi  bạn  vừa  đầu  thai  thì  sự  việc  đời  trước  liền 

quên hết sạch sẽ; đời trước phát ra cái nguyện, có thể 

khi  bạn  vừa  đầu  thai  thì  cái  nguyện  đó  sẽ  không  thể 

phát ra được, bạn  liền  mê hoặc điên đảo rồi, vậy bạn 

còn  có  thể  nhớ  được  nguyện  của  đời  trước  hay  sao? 

Không  đáng  tin!  Vậy  phải  làm  sao?  Quyết  định  phải 

vãng sanh Tịnh Độ. Bạn có cái nguyện này không hề 

gì, khi đến Thế giới Cực Lạc rồi, thấy được A Di Đà 

Phật,  bạn  nói  với  A  Di  Đà  Phật:   "Nguyện  của  con  là 

 muốn  trở  lại  độ  những  chúng  sanh  khổ  nạn,  có  được 

 không ạ?".  A Di Đà Phật nhất định sẽ bảo bạn :  "Con 

 mau  đi  đi!" .  Bạn  vừa  gặp  mặt  A  Di  Đà  Phật,  bổn 

nguyện A Di Đà Phật gia trì bạn, bạn ở trong sáu cõi, 

đời đời kiếp kiếp sẽ không quên mất đi bổn nguyện của 

219 



bạn. Vậy mới là biện pháp tốt. Nguyện này chính là vì 

những người này mà nói. 

 “Trừ kỳ bổn nguyện”.  Bổn nguyện này chính là họ 

có  nguyện  muốn  hóa  độ  chúng  sanh,  vì  chúng  sanh 

khổ. 

 "Bị  hoằng  thệ  khải".  "Khải"  là  thí  dụ  bạn  chính 

mình có tâm nguyện giúp đỡ chúng sanh. Đây là việc 

tốt, vô cùng hiếm có. 

 "Giáo hóa tất cả hữu tình, đều phát tín tâm" . Chỗ 

này đem mục đích giáo hóa chúng sanh, vì chúng sanh 

nói ra. Bạn là chân thật đang giúp đỡ chúng sanh. Mục 

tiêu của bạn rất thuần chánh. Mục tiêu thứ nhất là giai 

đoạn thứ nhất, chính là phải giúp chúng sanh  "đều phát 

 tín tâm" . Giai đoạn thứ hai, họ đã phát ra tín tâm rồi thì 

phải  giúp  họ   "tu  Bồ  Đề  hạnh".   Khi  họ  đã  tu  Bồ  Đề 

hạnh rồi thì giúp cho họ  "hành Phổ Hiền đạo".  Ba giai 

đoạn này là cùng trong một nguyện này, dạy chúng ta. 

Ngày nay chúng ta phát tâm, không luận là đồng 

tu  tại  gia  hay  xuất  gia.  Cuối  năm  nay,  lớp  bồi  dưỡng 

220 



khóa  thứ  năm  của  chúng  ta  sẽ  khai  giảng.  Chúng  ta 

cùng với Hiệp hội Phật giáo Trung Quốc cùng nhau tổ 

chức khóa thứ năm này. Singapore tổ chức một lớp, ở 

Trung Quốc có thể cũng phải mở một lớp. Bốn chúng 

đồng tu xuất gia và tại gia đều nhận, chỉ cần chân thật 

phát tâm học giảng Kinh. Người giảng Kinh quá ít rồi. 

Hy vọng mọi người chân thật phát tâm đến học giảng 

Kinh. Thế nhưng, người phát tâm học giảng Kinh vẫn 

cần phải phát tâm chân thật tu học Tịnh Độ. Chúng ta 

chắc chắn phải phát tâm cầu sanh Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc, không nên phát tâm  “Tôi đời sau vẫn muốn 

 làm một pháp sư” . Cái tâm này không phải không tốt, 

chỉ sợ là bạn không làm được. Nhất định phải gặp mặt 

A Di Đà Phật của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, lạy 

A Di Đà Phật làm lão sư, sau đó bạn ở trong sáu cõi xả 

thân, thọ thân chắc chắn được bổn nguyện của A Di Đà 

Phật gia trì, bạn sẽ không mê mất chính mình. Nếu như 

không  đi  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  một 

chuyến,  chắc  chắn  bạn  sẽ  mê  mất  chính  mình,  phiền 

phức đó sẽ lớn, hối hận không kịp. 

221 



Muốn  giáo  hóa  chúng  sanh  (thông  thường  chúng 

ta gọi là độ chúng sanh), trước phải tự độ chính mình. 

Độ  chính  mình  còn  không  được  mà  nói  có  thể  độ 

chúng sanh, đây là trên  Kinh Phật thường nói   "không 

 có việc này",  không có đạo lý này. Cho nên, nhất định 

phải độ chính mình trước. Độ chính mình, từ chỗ nào 

mà độ? Việc này chúng ta trong lúc giảng giải đã nói 

qua  quá  nhiều  rồi,  mọi  người  vạn  nhất  phải  ghi  nhớ. 

Lời nói này nói một vạn biến, nói mười vạn biến đều 

không xem là nhiều. Vì sao vậy? Vì bạn không có thực 

tiễn.  Làm  từ   buông  xả  tự  tư  tự  lợi,  làm  từ  chỗ  này. 

Nếu  như  vẫn  còn  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi  thì  chính  mình 

không thể được độ. Chính mình không thể được độ mà 

còn  muốn độ người khác, đích thực là không thể làm 

được. Trước tiên, chính mình phải đem ý niệm tự tư tự 

lợi chuyển đổi lại. Tất cả vì lợi ích chúng sanh, vì lợi 

ích  xã  hội,  khởi  tâm  động  niệm  vì  chúng  sanh,  vì  xã 

hội,  quyết  không  vì  chính  mình  thì  bạn  mới  có  thể 

thành tựu. Bạn chỉ cần có một niệm vì chính  mình thì 

sai  rồi.  Bạn  xem  người  tu  hành  có  bao  nhiêu  người? 

Không cần nói hiện tiền, mà từ xưa đến nay. Then chốt 

222 



có thể thành tựu hay không là chính từ ngay chỗ này. 

Người  có  thể  buông  xả  tự  tư  tự  lợi,  phần  nhiều  đều 

thành tựu. Phàm hễ là người không thể thành tựu là do 

ý niệm tự tư chưa đoạn. Việc này phải đoạn từ gốc. 

Tuần trước, chúng ta giảng Kinh ở nơi đây, tôi đặc 

biệt  mời  cư  sĩ  Hứa  Triết  đến  giảng  đài  này  cùng  gặp 

mặt với mọi người. Bà đã 101 tuổi. Bà có sở trường gì, 

có chỗ nào không giống như chúng ta vậy? Đích thực 

có  chỗ  không  giống  nhau.  Bà  không  có  tâm  riêng  tư, 

bà  không  có “ta”.  Người  thông  thường  mỗi  niệm  đều 

vì ta, bà không có vì ta, bà mỗi niệm đều là vì chúng 

sanh. Khi chúng tôi nói chuyện với bà, đến thăm viếng 

bà, bà chỉ có một ý niệm là nghĩ đến tất cả chúng sanh 

khổ  nạn,  chúng  sanh  bệnh  khổ,  chúng  sanh  tuổi  già, 

chúng  sanh  không  nơi  nương  tựa.  Bà  ngày  ngày  nghĩ 

đến  những  việc  này,  bà  hoàn  toàn  quên  mất  đi  chính 

mình  rồi,  toàn  tâm  toàn  lực  vì  những  người  khổ  nạn 

của xã hội mà phục vụ. Tuy đã 101 tuổi, bà vẫn ngày 

ngày đi giúp đỡ người khác, bà không nghỉ ngơi. Bạn 

hỏi bà bao nhiêu tuổi, bà nói:  "Tôi mới 101 tuổi thôi".  

223 



Lời của bà rất đáng yêu, bà mới 101 tuổi thôi. Cho nên, 

chúng ta bị cái gì hại? Bị tự tư tự lợi hại rồi, bị hại quá 

sâu, bị hại quá khổ! Bạn có thể đem ý niệm này chuyển 

đổi  lại,  đây  là  từ  trên  căn  bản  mà  chuyển.  Về  sau, 

chướng ngại trên đạo Bồ Đề của bạn tự nhiên liền ít đi, 

có thể nói dần dần sẽ được thuận buồm xuôi gió. 

Muốn giáo hóa người khác, trước tiên phải dạy tốt 

chính mình, trước tiên chính mình phải có sự thay đổi. 

 "Giáo"  là sự,  "hóa"  là kết quả. Giáo học đang thay đổi 

khí  chất.  Đây  là  quá  khứ  nhà  Nho  đã  nói:   "Giáo  học 

 Phật pháp kết quả là phải thay đổi quan niệm" . Không 

chỉ  là  thay  đổi  khí  chất  mà  phải  thay  đổi  quan  niệm, 

chuyển  ác  thành  thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ,  chuyển 

phàm thành Thánh, trước tiên làm từ chính mình. 

Giúp  đỡ  người  khác,  ở  ngay  chỗ  này  Phật  nói  ra 

cho chúng ta nghe ba mục tiêu. Giai đoạn thứ nhất, xã 

hội  hiện  đại,  người  thông  thường  phổ  biến  không  tin 

giáo huấn của Thánh Hiền nhân. Làm thế nào bảo họ 

tin  tưởng,  đây  là  việc  hiện  tiền  chúng  ta  cần  phải 

nghiên  cứu,  cần  phải  nỗ  lực  mà  đi  làm.  Làm  thế  nào 

224 



giúp  họ xây  dựng  tín  tâm?  Nhất  định  phải  từ  trên  lợi 

hại mà dạy bảo, phải từ trên nhân quả mà giáo hóa. Đại 

Sư Ấn Quang khai thị cho chúng ta rất lớn. Chúng ta 

thẩm sát hoàn cảnh thế giới hiện tiền. Ngày nay do vì 

khoa học phát triển, giao thông thuận tiện, cả thảy địa 

cầu biến thành người một nhà (có rất nhiều người nói 

 "thôn địa cầu",  lời nói này nói được rất có đạo lý), cự 

ly gần, giữa người và người qua lại rất là mật thiết, thế 

là quốc gia khác nhau, chủng tộc khác nhau, tôn giáo 

tín  ngưỡng  khác  nhau,  phương  thức  đời  sống  khác 

nhau,  văn  hóa  khác  nhau,  khi  vừa  giao  lưu  thì  không 

tránh khỏi có chỗ mâu thuẫn, có chỗ hiểu lầm, có chỗ 

xung  đột.  Đây  là  lợi  -  hại  trước  mắt.  Đây  là  căn  cơ 

chúng sanh hiện tiền của chúng ta, chúng ta phải thấy 

rõ ràng để quán cơ nói pháp. Hiện tại phải nói pháp gì 

vậy? Hiện tại nói pháp là nói đa nguyên văn hóa. Đa 

nguyên văn hóa có phải Phật pháp hay không? Là Phật 

pháp.  Bạn  xem  qua  Kinh  luận  Đại  Tiểu  Thừa,  có  bộ 

Kinh điển nào không phải là giảng đa nguyên văn hóa? 

Nhất là "Kinh Hoa Nghiêm", cảnh giới của "Kinh Hoa 

Nghiêm",  phạm  vi  của  Kinh  là  tận  hư  không,  khắp 

225 



pháp  giới,  bên  trong  nói  đến  là  tất  cả  cõi  nước  chư 

Phật, không phải là  một quốc gia cùng  một quốc gia, 

mà là vô lượng vô biên thế giới chư Phật. Chủng loại 

trong đó quá nhiều, không thể nghĩ bàn, không cách gì 

tính  toán  được,  vô  số  khác  nhau.  Họ  đều  là  ở  ngay 

trong  một  pháp  giới,  có  thể  hòa  thuận  cùng  sống,  có 

thể bình đẳng đối xử, có thể tôn trọng lẫn nhau, hợp tác 

lẫn nhau. Việc này chúng ta phải nên học tập. Đây là 

"Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm".  Còn  "Kinh 

Vô Lượng Thọ" là tổng kết của "Kinh Hoa Nghiêm", là 

tinh hoa của "Kinh Hoa Nghiêm”. Ngày nay, chúng ta 

muốn  đem  phạm  vi  giáo  học  mở  rộng.  Ngày  trước 

chúng  ta  xây  một  đạo  tràng,  tự  viện,  am  đường.  Ý 

nghĩa của tự viện am đường là tốt, thế nhưng người ta 

không hiểu, người ta xem thấy cái chữ này sẽ sanh ra 

hiểu lầm, cho rằng  “đây là mê tín, đây là Phật giáo, là 

 tôn giáo, là mê tín”,  thế là mục đích  "giáo hóa tất cả 

 hữu  tình"     liền  bị  chướng  ngại  nghiêm  trọng,  những 

người  tín  ngưỡng  các  tôn  giáo  khác  thì  họ  sẽ  không 

bước  vào,  những  tộc  loại  khác  nhau  cũng  sẽ  không 

226 



bước  vào,  cho  nên  hiện  tại  chúng  ta  xây  đạo  tràng 

không thể dùng danh xưng này. 

Khoảng mấy tuần trước, Đan Tư Lý - Malaysia, cư 

sĩ Lý phái một đoàn khảo sát, có mấy vị đồng tu đến 

Singapore tỉ mỉ khảo sát, đến xem Cư Sĩ Lâm, đến xem 

Tịnh Tông Học Hội, họ muốn mô phỏng hình thức bên 

đây  để  xây  một  đạo  tràng  lớn  ở  Malaysia.  Tôi  kiến 

nghị  với  họ,  danh  từ  đạo  tràng  nên  đổi  thành  tên  là 

"Trung Tâm Đa Nguyên Văn Hóa". Tôi nghe nói họ đã 

tiếp  nhận  rồi.  Đây  là  một  đạo  tràng  lớn   "Chúng  sanh 

 vô  biên  thệ  nguyện  độ" ,  phổ  độ  tất  cả  chúng  sanh, 

không  phân  cõi  nước,  không  phân  tôn  giáo,  không 

phân tộc loại, bình đẳng được độ. Chúng ta phải dạy tất 

cả chúng sanh  "đều phát tín tâm" ;    người học Phật thì 

phải  tin  Phật,  người  tín  ngưỡng  Ki-Tô  thiên  chủ  thì 

nhất định phải tin Thượng Đế, người theo Hồi giáo thì 

nhất định phải tin A-La; dạy họ  "đều phát tín tâm" , sau 

đó  nói  với  họ:   “Chư  Phật  Như  Lai,  chúng  Thần  và 

 Thượng  Đế  là  một  người” .  Chúng  ta  thì  gọi  là  Phật, 

còn các bạn thì gọi là Thượng Đế, danh từ tuy không 

227 



giống nhau, nhưng chỉ là  một người,  một trí tuệ,  một 

lòng yêu thương. Giáo học định đặt trên nền tảng này 

có trái với Phật giáo hay không? Không hề trái. Ở trên 

Kinh  Phật  thường  hay  nói  với  chúng  ta:   “Chư  Phật 

 Như Lai đáng dùng thân gì để độ thì các Ngài hiện ra 

 thân  đó” .  Bạn  ưa  thích  Thượng  Đế  thì  các  Ngài  liền 

hiện thân Thượng Đế, bạn ưa thích A-La thì các Ngài 

liền  hiện  thân  A-La,  "tùy  chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri 

 lượng".  Chúng ta hiểu, nhưng hiện tại họ không hiểu. 

Chúng ta đem đạo lý này giảng tường tận cho họ nghe 

thì  họ  liền  hiểu.  Nói  pháp  phải  viên  dung,  phải  hoạt 

bát, phải giảng được hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Chúng 

ta tuyệt nhiên không phải thống nhất chủng tộc, thống 

nhất  tôn  giáo.  Như  vậy  là  sai!  Đó  chính  là  đem  đa 

nguyên thành nhất nguyên, vậy thì chắc chắn sai lầm. 

Vẫn cứ là đa nguyên, vẫn cứ là tôn trọng. Không chỉ 

tôn  trọng,  mà  còn  giúp  họ  mở  mang  rộng  lớn,  nhưng 

đến  sau  cùng  thì  đồng  một  trí  tuệ,  đồng  một  yêu 

thương.  Chúng  ta  từ  ngay  chỗ  này  mà  xây  dựng  tín 

tâm.   

228 



Thế  giới Hoa Tạng nhiều tộc loại khác nhau như 

vậy đều có thể hòa thuận cùng sống, bình đẳng đối đãi. 

Con người trên địa cầu chúng ta không nhiều, mới chỉ 

qua sáu - bảy ức người, tại vì sao không thể tương thân 

tương  ái,  tại  vì  sao  không  thể  bình  đẳng  hòa  thuận? 

Vấn đề là ở chỗ, có người dạy họ hay không. Cho nên, 

giáo  dục  quá  quan  trọng,  vô  cùng  quan  trọng.  Ngày 

nay  chúng  ta  tiếp  xúc  với  chủng  tộc  khác  nhau,  tiếp 

xúc với tôn giáo khác nhau, chúng ta phải đặc biệt xem 

trọng giáo dục. Nghi thức tôn giáo mỗi mỗi không như 

nhau, thế nhưng giáo lý là như nhau; chỉ là ở trên giáo 

tướng, giáo pháp có khác biệt, còn về giáo lý là tương 

đồng, mục đích là tương đồng, đều là ái thế nhân; Thần 

ái thế nhân, Thượng Đế ái thế nhân, Phật Bồ Tát từ bi. 

Mục đích này là giống nhau, đều hy vọng tất cả chúng 

sanh  có  thể  trải  qua  đời  sống  an  định  hạnh  phúc  mỹ 

mãn, đều hy vọng tất cả chúng sanh thành tựu trí tuệ 

chân  thật,  thành  tựu  công  đức  thù  thắng,  nâng  cao 

phẩm chất đời sống của chúng ta. Mục đích này hoàn 

toàn như nhau. 

229 



Ngày nay, chúng ta phải giúp đỡ xã hội đại chúng 

xây  dựng  lòng  tin  như vậy,  sau  đó  lại  từ  nơi  lòng  tin 

này, đem Kinh điển của Phật giáo từ cạn  vào sâu  mà 

giới thiệu cho họ. Mục đích ở đâu? Giúp cho họ khai 

mở  trí tuệ. Phật giáo không phải tôn giáo. Trước tiên 

phải  làm  cho  họ  nhận  thức  Phật  giáo  không  phải  tôn 

giáo, mà Phật giáo là giáo dục, Phật giáo là giáo dục xã 

hội  đa  nguyên  văn  hóa.  Chúng  ta  nhất  định  phải  làm 

cho họ nhận biết. Sau khi xây dựng tín tâm, chúng ta 

khuyên bảo họ tu  "Bồ Đề hạnh".  Bồ Đề hạnh là gì? Là 

đời sống trí tuệ, ngày nay chúng ta  gọi là trí tuệ viên 

mãn,  nghệ  thuật  cao  độ  thực  tiễn  vào  ngay  trong  đời 

sống.  Người  thế  gian  nói  nhân  sanh  “chân  thiện  mỹ 

huệ”,  đời  sống  “chân  thiện  mỹ  huệ”,  đây  là  Bồ  Đề 

hạnh. Thích Ca Mâu Ni Phật nói cho chúng ta nghe sáu 

nguyên  tắc  (sáu  nguyên  tắc  này  mọi  người  đều  quá 

quen thuộc) là  "Bồ Tát sáu Ba La Mật". 

 Điều  thứ  nhất  là  “bố  thí”. Ý  nghĩa  của  bố  thí  là 

gì?  Dùng  lời  của  người  hiện  đại  mà  nói  là  phục  vụ. 

Hiện tại có rất nhiều người nói  "nhân sanh lấy phục vụ 

230 



 làm  mục  đích".  Nhà  Phật  nói  hai  chữ   "bố  thí"   này 

chính  là  vì  tất  cả chúng  sanh  phục vụ.  Chúng  ta  xem 

thấy  rất  nhiều  tôn  giáo  tụ  hội,  năm  mới  chúng  ta  tổ 

chức buổi dạ tiệc ấm áp có một ngàn năm trăm người 

tình  nguyện,  một  ngàn  năm  trăm  người  này  tu  bố  thí 

Ba  La  Mật,  họ  đến  làm  công  quả  vì  mọi  người  phục 

vụ. Dùng thể lực của chúng ta, dùng trí tuệ của chúng 

ta  phục  vụ  thì  gọi  là  "  nội  tài  bố  thí",  xuất  tiền  ra  là 

 "ngoại tài bố thí",  ra sức lực là "  nội tài bố thí" . Nội tài còn thù thắng hơn so với ngoại tài. 

 Điều thứ hai là “trì giới” . Ý nghĩa của "trì giới" là 

gì?  Trì  giới  là  thủ  pháp,  tất  cả  phải  tuân  thủ  quy  củ. 

Trong  đại  hội  có  mấy  ngàn  người  tụ  hội,  bạn  y  theo 

quy củ đi làm, nghe theo chỉ huy, thứ lớp nhịp nhàng, 

giữ kỷ luật, giữ quy củ, đây gọi là trì giới. 

 Điều thứ ba là “nhẫn nhục” . "Nhẫn nhục" là nói 

nhẫn nại. Rất có lòng nhẫn nại, có lễ mạo, khiêm tốn, 

có thể làm cho đối tượng được phục vụ có hảo cảm đối 

với  bạn,  có  thể  sanh  tâm  hoan  hỉ  đối  với  bạn,  có  thể 

sanh tâm tín nhiệm, đây là nhẫn nhục. 

231 



 Điều  thứ  tư  là  “tinh  tấn” .  "Tinh  tấn"     là  cầu  tiến 

bộ.  Nhất  định  không  lấy  hiện  thực  cho  là  đầy  đủ, 

không ngừng phải yêu cầu tiến bộ. Cho nên sau khi đại 

hội  kết  thúc,  chúng  ta  phải  mở  hội  kiểm  thảo,  kiểm 

thảo  từng  hạng  mục,  xem  chúng  ta  có  những  kém 

khuyết nào, có những việc gì làm chưa được viên mãn, 

để  lần  sau  làm  thế  nào  cải  tiến.  Thảy  đều  được  ghi 

chép lại. 

 Điều thứ năm là “thiền định” . "Thiền định Ba La 

Mật"  ,   nội tâm  có chủ tể. Chúng ta có phương hướng, 

có  mục  tiêu  thì  chắc  chắn  sẽ  không  bị  cảnh  giới  bên 

ngoài dao động. 

 Điều thứ sáu là “Bát Nhã” . "Bát Nhã Ba La Mật" 

là  đối  với  trước  mắt  tất  cả  sự  lý  rõ  ràng  tường  tận, 

thông  suốt,  thấu  đáo,  đây  gọi  là   "Bồ  Đề  hạnh".   Thảy 

đều  thực  tiễn  vào  ngay  trong  cuộc  sống,  trong  cuộc 

sống từng li từng tí đều đầy đủ sáu Ba La Mật. Chúng 

ta nhất định phải hiểu, sáu Ba La Mật là sinh hoạt của 

chúng ta, mặc áo ăn cơm đều không rời khỏi, vô cùng 

thực dụng, không phải không làm. Sau khi học rồi lập 

232 



tức liền ứng dụng được. Có thể vận dụng, bạn lập tức 

liền được chỗ tốt. Cho nên không hiểu, không làm cho 

rõ  ràng,  không  làm  cho  tường  tận  thì  bạn  không  cách 

gì thực tiễn. Phật ở trong Kinh điển, từng câu từng chữ 

đều nói đến đời sống hiện thực của chúng ta, nhưng rất 

đáng tiếc là chúng ta đều ở trong văn tự bị nó che mất, 

không  cách  gì  hiểu  được  ý  nghĩa.  Trên  kệ  khai  Kinh 

nói:  "Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa",  việc này 

làm gì dễ dàng! 

Sự  tiếp  xúc  giữa  người  và  người,  chúng  ta  làm 

người,  sống  ở  trong  xã  hội  này  quyết  định  không  thể 

nào  tránh  khỏi.  Sự  qua  lại  giữa  người  và  người  phải 

nên như thế nào? Phật dạy cho chúng ta, đáng tiếc là 

chúng ta không hiểu, nên chúng ta không thể nào làm 

được. Phật dạy chúng ta cái gì? Phật dạy cho chúng ta 

"Tứ  Nhiếp  Pháp".  "Tứ  Nhiếp  Pháp"  chính  là  dạy  cho 

chúng ta bình thường ở ngay trong cuộc sống làm thế 

nào qua lại với người khác. 

  

  

233 



 Tứ Nhiếp Pháp 

 Thứ  nhất  là  "bố  thí".  Bố  thí  phải  giảng  như  thế 

nào?  Khi  tôi  ở  Úc  châu,  có  đồng  tu  hỏi  tôi:   “Bố  thí 

 trong  Tứ  Nhiếp  Pháp  phải  giảng  như  thế  nào?”   Tôi 

giảng với họ:  “Mời khách nhiều, tặng quà nhiều chính 

 là bố thí” . Tôi  thường hay  mời bạn, thường hay  tặng 

chút lễ vật nhỏ cho bạn. Việc đầu tiên giao tình được 

tốt rồi,  “lễ nhiều, người không trách” . Đây là phương 

pháp  đầu  tiên  giao  tế  người  với  người,  Phật  dạy  cho 

chúng ta. 

 Thứ hai là "ái ngữ".  Thường hay quan tâm người 

khác,  ngay  trong  lời  hỏi  thăm,  quan  tâm  thì  gọi  là  ái 

ngữ.  Tuyệt  nhiên  không  phải  nói  lời  nói  dễ  nghe, 

không  phải  vậy!  Lời  nói  quan  tâm,  lời  nói  chăm  sóc, 

lời nói hỏi thăm, người bạn này sẽ không bị mất đi. 

 Thứ ba là  "lợi hành".  Việc mà ta làm ra tất cả đều 

là  có  lợi  ích  đối  với  họ,  họ  tự  nhiên  liền  xem  bạn  là 

người tri âm để đối đãi. Phải thực tiễn thì mới được. 

234 



 Thứ  tư  là   "đồng  sự".  Cùng  nhau  sinh  sống,  cùng 

nhau học tập, đây gọi là đồng sự, chí đồng đạo hợp. 

Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời đối nhân xử thế tiếp 

vật  chính  là  bốn  cương  lĩnh  này.  Ngài  dạy  chúng  ta, 

chúng  ta  cũng  biết  đọc,  cũng  sẽ  ghi  nhớ,  nhưng  lại 

không  biết  làm.  Tại  vì  sao  không  biết  làm?  Ý  nghĩa 

chưa  thông.  Các  bạn  xem  thấy  chữ  “bố  thí”  thì  cho 

rằng  nhất  định  là  đem  tiền  ra  quyên  tặng  cho  người 

khác. Đây không phải là cái ý này. Cho nên, bố thí ở 

nơi  nào  đó  thì  có  cách  nói  như  thế  đó.  Ở  trong  Tứ 

Nhiếp Pháp, bố thí chính là mời khách nhiều, tặng quà 

nhiều.  Cũng  đồng  là  hai  chữ  “bố  thí”,  nhưng  ở  trong 

một khoa mục khác thì sẽ có cách giải thích khác nhau. 

Việc này chúng ta phải hiểu, không thể nói cùng đồng 

một giải thích. Nếu cùng một giải thích, ở trong nhiều 

hạng mục như vậy thì nói không thông. Bồ Đề hạnh có 

thể làm được, hướng nâng lên trên chính là "Phổ Hiền 

Hạnh", cũng gọi là "Phổ Hiền Đạo". 

Phổ  Hiền  hạnh  và  Bồ  Đề  hạnh  khác  biệt  ở  chỗ 

nào?  Trên  sự  tướng  không  có  khác  biệt,  nhưng  dụng 

235 



tâm thì không giống nhau. Trong Bồ Đề hạnh, có thể 

đem  quan  niệm  căn  bản  này,  quan  niệm  tự  tư  tự  lợi 

chuyển  đổi  lại,  vừa  chuyển  đổi  lại  chính  là  chuyển 

phàm thành Thánh, thì bạn không phải là người phàm, 

vì người phàm có ai mà không vì chính mình. Bồ Tát 

không  vì  chính  mình.  Thế  nhưng,  hạnh  Phổ  Hiền  là 

không những không vì chính mình, mà họ còn cùng tất 

cả  chúng  sanh  hợp  thành  một  thể.  Bạn  có  quan  niệm 

này mới gọi là hạnh Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền là tận 

hư  không  khắp  pháp  giới  tất  cả  chúng  sanh  là  chính 

mình.  Cho  nên,  Phổ  Hiền  gọi  là  đại  hạnh,  hạnh  Phổ 

Hiền là Phật hạnh. Hành  môn này là cao  nhất, không 

có gì cao  hơn. Chúng sanh của Thế  giới Tây  Phương 

Cực Lạc là  "hàm cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi 

 đức". Đây  là  câu  Kinh  văn  đầu  tiên  trong  bổn  Kinh 

này chúng ta đã đọc đến. 

Hiện  tại  chúng  ta  không  thể  tu  hạnh  Phổ  Hiền, 

điều này không quan hệ gì, chỉ cần tu Bồ Tát hạnh thì 

có  thể  vãng  sanh ,   thế  nhưng  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  là  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,  cõi 

236 



Phương Tiện Hữu Dư, còn nếu bạn tu hạnh Phổ Hiền 

thì sanh đến Thế giới Cực Lạc là cõi Thật Báo Trang 

Nghiêm, vậy thì không như nhau. Đồng tu chân thật có 

trí  phải  nên  ở  hiện  tiền  tranh  thủ  vãng  sanh  cõi  Thật 

Báo, cho nên nhất định phải học hạnh Phổ Hiền. Mười 

nguyện  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  niệm  niệm  hạnh  hạnh 

tương ưng với mười nguyện, đây gọi là hạnh Phổ Hiền. 

Thí dụ như chúng ta ở trong Lục Độ của Bồ Tát hạnh 

bố  thí,  bố  thí  tương  ưng  với  mười  nguyện  Phổ  Hiền, 

nguyện  nguyện  đều  tương  ưng.  Nguyện  thứ  nhất  của 

hạnh  Phổ  Hiền  là   "lễ  kính  chư  Phật".  Trong  Bồ  Đề 

hạnh, điều thứ nhất trong sáu Ba La Mật gọi là bố thí. 

Hạnh Phổ Hiền không gọi là bố thí, mà hạnh Phổ Hiền 

gọi là cúng dường. Khi ta tu bố thí cúng dường thì phải 

lễ  kính,  dùng  tâm  chân  thành,  cung  kính  để  cúng 

dường. 

Chín giờ sáng, ngày 9 tháng 4, các vị muốn ở đây 

hiến  máu.  Nếu  là  dùng  tâm  chân  thành  cung  kính  để 

hiến  máu  của  bạn  thì  đây  gọi  là  hạnh  Phổ  Hiền,  cao 

hơn  so  với  Bồ  Tát.  Hay  nói  cách  khác,  thông  thường 

237 



Bồ Tát khi vì tất cả chúng sanh phục vụ, tâm cung kính 

chưa  đạt  đến  tột  điểm.  Hạnh  Phổ  Hiền  là  tâm  cung 

kính  đạt  đến  tột  đỉnh,  giống  như  cung  kính  A  Di  Đà 

Phật,  tâm  cung  kính  giống  như  cung  kính  chư  Phật 

Như  Lai  vậy.  Dùng  tâm  như  vậy  mà  đối  với  tất  cả 

chúng sanh thì đây chính là lễ kính chư Phật. Nếu bạn 

dùng tâm cung kính, tâm xưng tán để tu thì chắc chắn 

bạn  không  có  nghi  lự,  chắc  chắn  không  có  hý  luận, 

chắc chắn bạn cũng không có hủy báng. 

 "Xưng tán Như Lai", "quảng tu cúng dường",  nội 

tài, ngoại tài không có phân biệt, không có tâm  riêng 

tư. Xem thấy chúng sanh có cần thiết, có cần đến, luôn 

là  tận  tâm  tận  lực  đi  giúp  đỡ  họ.  “Quảng  tu  cúng 

 dường”,    "sám  trừ  nghiệp  chướng"   cũng  tự  nhiên  bao 

gồm  ở  trong  đó.  Bạn  có  những  nghiệp  chướng  nào? 

Nghiệp chướng san tham quá khứ, bạn từ trong  “quảng 

 tu cúng dường”  mà sám trừ. Nghiệp chướng ngạo mạn, 

bạn từ trong  “lễ kính chư Phật”  mà sám trừ. Tất cả đố 

kỵ hủy báng, bạn từ trong  “xưng tán Như Lai”  mà sám 

trừ. Về sau, từ trong mỗi câu bạn đều sám trừ. 

238 



 "Tùy  hỷ  công  đức"   chuyên  môn  đối  trị  chướng 

ngại  đố  kỵ.  Chướng  ngại  đố  kỵ,  bạn  từ  trong   “tùy  hỉ 

 công đức”  mà sám trừ. 

 "Thỉnh chuyển pháp luân" . Trong đời quá khứ vô 

tri, nơi nơi chướng ngại hoằng pháp, chướng ngại việc 

thiện của người khác, bạn từ trong  “thỉnh chuyển pháp 

 luân”  mà sám trừ. 

"  Thỉnh Phật trụ thế".  Trong đời quá khứ bạn luôn 

sợ người khác cao hơn mình, luôn sợ địa vị của mình 

bị  người  khác  đoạt  lấy,  bạn  từ   “thỉnh  Phật  trụ  thế”  

đem nghiệp chướng này sám trừ. 

Các  bạn  phải  nên  biết,  trong  mười  câu  này  mỗi 

câu  đều  là  sám  trừ  nghiệp  chướng.  Nếu  như  nói  lễ 

kính,  mỗi  câu  đều  là  lễ  kính;  nếu  như  nói  xưng  tán, 

mỗi câu đều là xưng tán. Trong mười câu thì mỗi câu 

đều  bao  hàm  chín  câu  phía  sau  trong  đó.  "Hoa 

Nghiêm"  gọi  là  giáo  học  viên  mãn.  Ở  ngay  chỗ  này 

chúng ta đã xem thấy được, trên Kinh thường nói  "nhất 

 tức thị đa, đa tức thị nhất",  nhất đa không hai, bất cứ 

pháp môn nào cũng chắc chắn đầy đủ tất cả các pháp 

239 



môn khác, đây gọi là hạnh Phổ Hiền, là đạo Phổ Hiền. 

Đây  là  giáo  học  của  Phật  pháp  đạt  đến  mức  độ  cứu 

cánh viên mãn. Ở chỗ này Phật dạy cho chúng ta, bạn 

phải  chân  thật  phát  nguyện  vì  tất  cả  chúng  sanh  mà 

giáo hóa tất cả chúng sanh, bạn không nên quên đi ba 

mục tiêu này. 

 "Tuy sanh tha phương thế giới, vĩnh ly ác thú".  Có 

như  vậy  thì  cho  dù  bạn  đến  thọ  sanh  ở  một  thế  giới 

nào, ở nơi đó có duyên thì bạn liền đi đến nơi đó, bạn 

chắc chắn sẽ không mê mất chính mình. Mê mất chính 

mình  mới  đọa  ba  đường  ác,  hay  nói  cách  khác,  bạn 

quyết  định  sẽ  không  khởi  tham-sân-si-mạn.  Chỗ  này 

nói   "tuy  sanh  tha  phương  thế  giới,  vĩnh  ly  ác  thú" ,  ý 

nghĩa chính là nói bạn chắc chắn sẽ không khởi tham-

sân-si-mạn, tuyệt đối sẽ không khởi ý niệm tự tư tự lợi 

này. Nếu như còn sanh khởi ý niệm tự tư tự lợi thì bạn 

sai  rồi,  bạn  vẫn  là  phàm  phu,  bạn  độ  chúng  sanh  sẽ 

không  đáng  tin.  Chỉ  sợ  là  khi  độ  chúng  sanh,  có  thể 

bạn chính  mình đã bị chúng sanh độ đi  mất rồi.  Việc 

này thì quá nhiều, tôi đã xem thấy rất nhiều. Cho nên, 

240 



nhất định là trước cầu  Tịnh Độ, tiếp theo là phát tâm 

rộng độ chúng sanh. Ngày nay chúng ta cầu sanh Tịnh 

Độ,  cái  thân  này  của  chúng  ta  vẫn  còn  ở  thế  gian, 

chúng ta cũng phải học theo Bồ Tát, chăm chỉ nỗ lực 

giúp  đỡ  chính  mình  và  không  quên  giúp  đỡ  người 

khác, như vậy thì tốt. 



Hết 160 



241 







cover_image.jpg





